Modo, continente y contenido:
en pos de las bisagras conceptuales
(modernidad, espacio urbano y cultura)’

Arturo E. Garcia Nifio?

Pre/texto

U no de los primigenios retos que nos saltan al paso al penetrar el terreno del
trabajo historiografico es el de las opciones, las disyuntivas, las encrucijadas.
Ello empieza cuando en el cruce de caminos tematicos elegimos: momentos,
actores sociales, espacios, movimientos, actividades productivas, clases socia-
les... lo que se ha convertido ahora en lo que es para nosotros. Exploramos
entonces en la selva conceptual y estilistica: cudles podran ser las herramien-
tas tedricas para el andlisis (en caso de que lo haya) y cémo vamos a contarlo

L. El presente trabajo es un atisbo, un inicial peldafio en la construccién del marco teérico
para la investigacion titulada Hay puerios que si hacen ruido (cultura y vida social en el
puerto de Veracruz durante los arios veinte), tesis con la que el autor aspira a obtener el
Doctorado en Historia y Estudios Regionales. Esta primera delimitacién teérico-
conceptual hace énfasis en los conceptos de modernidad, espacio urbano y cultura,
revisando algunas de las propuestas fundamentales en torno a éstos. Asimismo, cémo el
concepto “habermasiano” de esfera publica puede servir de “bisagra” entre los tres
mencionados. Con tales precedentes a manera de guia para el forastero, el autor pretende
analizar el tema central de investigacion y precisar qué era lo que hacia por aquellos afios
al puerto de Veracruz un crisol citadino convocante e irradiante, quiénes eran y cémo se
relacionaban y cémo vivian y qué hacian y en dénde y de qué manera los habitantes de
este continente acotado del actuar humano que era la ciudad sefialada. La intencién de
publicarlo tiene dos finalidades: una muy personal e interesada, que es someterlo a
discusién con los colegas lectores y obtener de ahi aportes; la otra, también muy personal
pero desinteresada, que es dejarles a los estudiantes de licenciatura y futuros colegas una
muestra de bulto acerca del cémo se puede ir delimitando teéricamente para construir el
marco tedrico de un trabajo de investigacion. Los dos objetivos, uno convenenciero y
existencial y otro servicial y pedagégico, esperan ser cumplidos para el bienestar del
susodicho autor.

2. Universidad Veracruzana.


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


100

Modo, continente y contenido

(lo referente a la narrativa). Caminar en el filo de la navaja anterior genera
una contante tensién que, en ocasiones, desfase los trabajos y da como
resultado interpretaciones sociologizadas de la historia o descripciones asép-
ticas e informativas de la misma. Y aunque cada una de tales corrientes (que
las hay, existen) no deja de aportar a la historiografia, la ausencia del didlogo
conceptual/narrativo echa a un lado posibilidades y filones informativos y
teéricos que, vistos desde otra Gptica, arrojarian mayor riqueza en el terreno
del conocimiento sobre lo acontecido en el pasado. Este es, sin duda, el primer
foco rojo que se debe prender y buscar desde ahi el punto de encuentro
necesario entre la teorfa social como aporte central al trajinar de la historia.
Pero también de ese encuentro puede la teoria social obtener riqueza de la
historia. Ambas saldran en mejores condiciones del didlogo, en lugar de las
funestas y nada gratas consecuencias que se obtienen por ¢l divorcio entre las
dos (Kofler, 1974).

La preocupacién citada lineas atrds se encuentra presente en las reflexio-
nes particulares de quien estas cuartillas perpetra: cémo articular el didlogo
entre teoria y el bien/buen contar las cosas, los hombres y los acontecimientos.
Por ahi, en este andar, optamos por apropiarnos de un principio que, quizs,
resulte un “subterfugio metodolégico” cdmodo pero en el cual creemos: para
comprender algo hay que ubicarlo en situacién dialogal y que comprender
implica, siempre, comprender de otro modo, de manera diversificada, lo que
le otorga a cada acto o intentona de comprensién (en nuestro caso de com-
prension tedrica especifica) su validez y razén de ser en el terreno que se dé
(Gadamer, 1992). En tal sentido, creemos, todo trabajo historiografico debe-
r4, por lo menos, intentar propiciar el didlogo pasado-presente. En otro orden
pero en la misma I4gica, se encuentra lo concerniente a lo que pudiéramos
denominar el “recorte teérico conceptual” al interior del trabajo, lo que, a fin
de cuentas, terminaréan siendo las entrafas del resultado final, Para tal cues-
tién, y retomando como paraguas al irrenunciable Borges, asumimos precisa-
mente la necesidad y procedencia del mencionado recorte como elemento
substancial de la labor cientifica, oponiéndonos, en total acuerdo con nuestro
autor, a la elaboracién de un mapa del tamaiio del pafs a representar, mismo
que no sirve para nada de lo que supuestamente es su objetivo; nos deslinda-
mos de este mal entendido “rigor en la ciencia” (1989). Asimismo, no es
posible perder de vista que partiendo de lo que Ricoeur llama la “mediacion
primaria”, la del si mismo (1996). Como seres en situacién que somos aborda-
remos, desde nuestra conformacion e historia de vida particulares, el tema.

La pertinencia del didlogo interdisciplinario, tanto en sentido diacr6nico
como sincrénico, es una apuesta que, hasta ahora, viene mostrando su bonda-
dosa consecuencia, Bajo ella nos arropamos en el intento por indagar en torno
a la cultura y la vida social en el puerto de Veracruz durante los afios veinte.
Haremos, entonces, una pesquisa que nos permita articular los conceptos de


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


ARTURO E. GARCia NINO

Modernidad, Espacio Urbano y Cultura, en un didlogo interior, para luego
ampliarlo con el concepto de Esfera Publica (Habermas, 1998). De tal intento
pensamos obtener los primeros apuntes de lo que vendria a ser un marco
tedrico en un futuro posible (por ahora seréd una delimitacion tedrica prima-
ria). Pero antes de enlazarnos con el campo de batalla expositivo y analitico
de los conceptos vale la pena esbozar, sintéticamente, las razones bajo las
cuales se determinaron tema, tiempo y espacio. 3

Independientemente de lo que consideramos las tres primeras moderni-
dades que, en mayor o menor medida inciden en Veracruz, puerto (la Con-
quista, la Independencia y la Reforma), es la cuarta (la Revolucién de 1910)
el motivo de incidencia mayor y més cercano para nuestro objeto. Inacabada
por entonces y quizas por ello mismo (Habermas, 1988), permite que €l puerto
devenga privilegiado lugar donde se cruzany co/inciden los conceptos que dan
pie a estas lineas. Vayan aqui algunas preguntas y afirmaciones en abono:
cudles son las afluentes que le dan sentido al ser portefio, de donde provienen
las incidencias que resultan coincidencias, de qué manera son usados los
productos de la cultura politica emanada de variopintos rumbos, c6mo se
reorganizan y resemantizan éstos, en qué espacios detectar los entrecruza-
mientos de la circulacién cultural, qué amarra las expresiones de la cultura de
élite con las culturas populares y de la politica con el ejercicio de la vida
cotidiana, cémo se articulan las tomas de sentido del mundo con la actuacion
sobre éste, como y desde qué y donde se deslindan los espacios de lo piblico
y lo privado, cudl es el papel de la técnica y la tecnologfa en la creacién de los
imaginarios en esa época, qué peso especifico tienen lo lidico (la miisica, el
baile, la literatura, el cine, la fotografia...) y las expresiones religiosas, c6mo
se acrisolan las vertientes para dar origen a lo que andamos indagando
(Martin-Barbero, 1987; Garcia Canclini, 1982, 1990, 1991; Barthes, 1991; De
Certeau, 1996; Benjamin, 1982, 1982a, 1989; Borges, 1990; Bajtin, 1974;
Lafaye, 1977; Prosty Vincent, 1987; Nettel y Arroyo, 1997; Garcia Niiio, 1992.

Las preguntas anteriores se imbrican con el porqué del tiempo y el lugar:
porque el puerto es por entonces una suerte de laboratorio en el cual conver-
gen algunos de los proyectos caudillistas, porque el proyecto de nacién revo-
lucionario inicia su definicién, porque la vecindad con el Golfo de México y
el Caribe lo ubican en privilegiada posicién como cruce de caminos, porque
el anarcosindicalismo tiene aqui sus posibilidades mas amplias de socializa-
cién y accion al empatarse con el liberalismo producto del XIX, porque la

3. Un texto importante a mi entender, aunque poco apreciado, que lleva a cabo de manera
brillante el didlogo pasado-presente es el de Jorge Aguilar Mora (1990); un texto que
aplica el concepto de esfera piblica a procesos sociales del siglo XIX es el de Celia del
Palacio Montiel (1997); trabajo nodal sobre la teoria social aplicada al rastreo histérico
de ella misma para de ahi analizar las dindmicas contemporaneas es el de Jesis Martin-
Barbero (1987).

101


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


102

Modo, continente y contenido

industria naciente ya desplaza al artesano y origina al obrero como ser social
“nuevo y moderno”, porque era el centro urbano méas importante del estado,
porque el concepto ¢ idea de ciudad es aqui donde arraiga y se define primero
que en ningan otro lugar de la entidad... Por todo ello el tema, el tiempo y el
espacio. Por todo ello la biisqueda de un obligado engrane entre los conceptos
ya citados. Por todo ello es tiempo de convocarlos en nuestra ayuda, para
vislumbrar su autonomia y conjuncioén, lo que nos permitird, pensamos,

localizar en el pasado las causas de lo que sucedié después.... Y delinear el
proceso por €l que esas causas se encaminaron lentamente hacia la produccién de
sus efectos. (Eco, 1985: 81)

El modo

Partamos de los acuerdos, de lo sabido por afirmado, argumentado y, en
muchos de los casos, demostrado: la mayor parte de los autores dignos de
tomarse en cuenta coinciden en algunos puntos centrales acerca de la moder-
nidad. De Habermas a Lyotard pasando por Jameson, Berman y Baudrillard,
por ejemplo, hay certezas y coincidencias en que ésta arranca con el proyecto
de la ilustracién, de que antes de ser una época es un modo de sentir, concebir
y actuar, que es una experiencia, de que el siglo XVIII es su escenario de
aparicién, pero que cobra suma importancia en la configuracién del XIX y el
XX, que corre de manera pareja con el desarrollo del capitalismo, que bajo sus
particularidades asistimos a la conformacién del Estado Nacién, que... Asi
encontramos en Max Weber una equivalencia importante entre lo que serfa la
historia moderna (entendida como la de occidente) e historia del capitalismo
y su modo, o que le da razén y esencia: la ética protestante (1994). Para
Habermas el proyecto moderno es

el mismo de la ilustracién: desarrollar las esferas de la ciencia, la moralidad y el
arte de acuerdo con su l6gica interna... y su espiritu es una construccién cultural
que se basa en condiciones especificas. (Foster, 1988: 8)

al actuar, el hombre de la modernidad se condensa, en alglin momento, en

la intencién anarquista de hacer estallar la continuidad de la historia, [ello]
podemos considerarlo como la fuerza subversiva de esta nueva conciencia histé-
rica. La modernidad se rebela contra las funciones normalizadoras de la tradi-
cién... vive de la experiencia de rebelarse contra todo lo que es normativo.
(Habermas, 1988: 22).



ARTURO E. GARCIA NiRO

El mismo autor, retomando a Max Weber, afirma que la modernidad cultural
asiste a la separacion de la razon sustantiva expresada por la religién y la
metafisica en tres esferas que son la ciencia, la moralidad y el arte, que llegan
a diferenciarse porque las visiones del mundo unificadas de la religién y la
metafisica se separan... El proyecto de modernidad formulada en el siglo
XVIII por los filésofos de la Ilustracién consisti6 en sus esfuerzos para desa-
rrollar una ciencia objetiva, una moralidad y leyes universales y un arte
auténomo acorde con su lgica interna (Habermas, 1988: 27-28).

Y aunque sea en el siglo XVIII el tiempo de su enunciacién, la “conciencia
radicalizada de modernidad”, siempre segiin Habermas, arranca al alborear
el siglo XIX y se consolida en su segunda mitad. A partir de entonces, se
presentaré una tension, una oposicion abstracta, entre lo moderno (lo nuevo)
y la tradicion; se da aqui el didlogo conflictivo entre presente y pasado, porque
la modernidad une desuniendo (Berman, 1988) y lo permanente es precisa-
mente lo effmero, lo eterno es lo fugitivo. Atin somos herederos de tal
conciencia histérica, la cual explota con la Revolucion Francesa y se condensa
en la triada libertad/fraternidad/igualdad, misma que articula el proyecto de
la modernidad “inacabada” o “incompleta” hasta hoy, dado que sus guias,
conformadoras de la triada mencionada, todavia esperan ser cumplidas.

Un critico de la anterior postura, Jean-Francois Lyotard, afirma

que el proyecto moderno (de realizacion de la universalidad) no ha sido abando-
nado ni olvidado, sino destruido, liguidado.... Auschwitz puede ser tomado como
un nombre paradigmitico para la no realizacién tragica de la modernidad.
(1987: 30).

Conspicuo miembro del clan tedrico de la posmodernidad, Lyotard es,
para algunos autores, una especie de postmarxista, que pregona “un informe
sobre ele estado actual del espiritu de un sector de la intelectualidad occiden-
tal traumatizada por las decepciones sufridas desde 1968.” (Pic6, 1990: 11).
La posmodernidad, segin Lyotard, no es un momento de crisis en €l constante
progreso de la modernidad, sino la ruptura radical con la légica del camino
tnico (los metarelatos de la ilustracién francesa y la transformacién totaliza-
dora de la tradici6n hegeliano/marxista alemana); no es posible su renovacién
en el ahora, como si habfa ocurrido hasta el inicio del siglo XX. Frente a esto
Habermas opone una critica/convocatoria/apuesta/propuesta: cierto que el
siglo XX ha puesto en una ruda prueba el optimismo de la modernidad, pero
ésta no es una causa perdida, sino que se requiere un rearmado del proceso
racionalizador que tedricamente reconstruya el proyecto, eliminando las pa-
tologias que ciclicamente han aparecido en su desarrollo. Y la apuesta/ pro-
puesta queda establecida en Teoria de la accién comunicativa, obra cimera del
autor y sintesis del pensamiento socioldgico, en la cual se trata de demostrar

103


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


104

Modo, continente y contenido

la articulacion entre vida cotidiana y sistemas sociales (cémo cada uno presu-
pone al otro); en la sociedad moderna, segiin Habermas, se da un proceso de
seleccion racional y -esta selectividad supone la existencia de alternativas,
luego entonces no existe una légica inevitable de la modernidad y ello, posi-
bilita explicar y diagnosticar sus patologias (1987). Como quiera que sea,
Lyotard coincide al entender a la modernidad como un modo: “no es una
época sino mds bien un modo (en el origen latino de la palabra) en el
pensamiento, en la enunciacién, en la sensibilidad.” (1987: 35). Y este modo,
que legitimaba y criticaba sus actos y saberes en nombre de la emancipacién,
de la sociedad sin clases, de la realizacién del Espiritu (los metarelatos en pro
del “pueblo”), se resquebrajé a fines de los anos cincuenta de nuestro siglo,
cuando las sociedades entraron en la edad de la postindustrializacién y las
culturas en la edad posmoderna (Lyotard, 1990).

Vale aqui hacer un paréntesis para esbozar algunas posturas acerca del
debate modernidad-posmodernidad. Y si bien Lyotard habla de un nuevo
modo que suple al viejo modo moderno y hoy ya aniquilado, hay quienes se
definen rotundamente modernos y brindan por la modernidad (Habermas y
Berman, por ejemplo) y otros autores enfrentan el debate matizdndolo. Entre
estos ultimos se encuentran Umberto Eco (1985) y Leszek Kolakowski (1990).
El primero afirma (en acuerdo con Lyotard) que el posmodernismo es una
categoria espiritual... una manera de hacer.... [y que podemos asegurar
(disintiendo con Lyotard) que cada época tiene su propio posmodernismo....
Que en todas las épocas se llega a momentos de crisis... que toda respuesta a
lo moderno consiste en reconocer que, puesto que el pasado no puede des-
truirse -su destruccién conduce al silencio-, lo que hay que hacer es volver a
visitarlo; con ironia, sin ingenuidad (72-74).

Esto seria, para Eco, el posmodernismo, una reacciéon que se da adentro
mismo del proyecto moderno, serfa el mismo caso en que, por ejemplo,
Octavio Paz habla de las vanguardias y la persistencia frente a las llamadas
postvanguardias (1974) o los modernismos de que habla Berman, o sea las
expresiones que se dan en la modernidad y que, en su relacién dialéctica con
la modernizacién, le definen el rostro a la propia modernidad (1988): una

experiencia que... se construye a si misma a través de procesos modernizadores
(cientificos, tecnol6gicos, econémicos, politicos...) provocando que los hombres,
vueltos sujetos/objetos de ella, manifiesten visiones, ideas, valores y sentires
modernistas. (Garcia Nifio, 2000: 151).

Kolakowski, por su parte, expresa que la modernidad ha estado siempre
a prueba, que el enfrentamiento entre lo viejo y lo nuevo es probablemente
eterno y jamas nos lo quitaremos de encima, puesto que expresa la tensién
natural entre estructura y evolucién, [que toda] critica de la modernidad...



ARTURO E. GARCIA NiRO

podria verse, en su inmensa variedad, como un 6rgano de autodefensa de
nuestra civilizacién, pero hasta ahora no ha logrado que la modernidad deje
de avanzar a velocidad sin precedentes... [no es posible] estar en pro o en
contra de la modernidad, a secas, no sélo porque es ocioso tratar de detener
el desenvolvimiento de la tecnologia, la ciencia y la racionalidad econémica,
sino porque tanto la modernidad como la antimodernidad pueden expresarse
en formas barbaras y antihumanas. (10, 20-23).

Se puede abundar en el debate acudiendo a Bell (1990), Vattimo (1986),
Foster (1985), Lipovetsky (1986, 1996), Berman (1988), Paz (1974) y a la
excelente antologia y comnpendio de posiciones en Pic6 (1990); asimismo,
con relacién a la discusion, Touraine (1973), Beck (1998) y Cahoone (2000).

Un autor més cercano, en muchos sentidos, a nosotros, y que aborda de
manera provocadora los conceptos de modernidad, cultura y ciudad es Bolivar
Echeverrifa (1998), quien entiende a la modernidad como

el caricter peculiar de la forma histérica de totalizacion civilizatoria que comien-
za a prevalecer en la sociedad europea en el siglo Xvi, [cuyo] fundamento parece
encontrarse en la consolidacién indetenible... de un cambio tecnolégico que
afecta a la raiz misma de las miiltiples civilizaciones materiales del ser humano a
todo lo ancho del planeta. (144)

En cierta coincidencia con Habermas, a pesar de que en su bibliografia no
aparece ningdn texto de éste, Echeverria afirma que la modernidad ha tenido
varias modernidades ((posmodernidades, en el sentido que lo entiende
Eco?), mismas que no han “agotado” a aquella y que sf han despertado nuevas
perspectivas de autoafirmacién. De todas las modernidades, la mas alta en su
potencialidad es la sociedad industrial capitalista que se consolida y explota
en el siglo antepasado, la cual es contradictoria en si misma. Asf, el raciona-
lismo moderno, el triunfo de las luces del entendimiento sobre la penumbra
del mito, que implica la reduccidén de la especificidad de lo humano al desa-
rrollo de la facultad raciocinante y la reduccién de ésta al modo en que ella se
realiza en la practica puramente técnica o instrumentalizadora del mundo, es
el modo de manifestacion del humanismo propio de la modernidad capitalista
(154).

Mas adelante (luego de indagar en torno a la relacién entre modernidad
y cultura) sustentara que el humanismo moderno, y su constitucién del mundo
de la vida, se encamina no s6lo a construir el tiempo social, sino también el
espacio social: la ciudad moderna. En tal sentido lo retomaremos en el
abordaje por venir, en tanto dejaremos claro que los autores mencionados
serdn nuestro apoyo y que con ellos dialogaremos cuando hablemos de la
modernidad, ya que aportan los puntos centrales que nos interesan para

105


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


106

Modo, continente y contenido

nuestro trabajo, los cuales fueron ya enunciados al inicio de este subapartado.
Cedamos, ahora, el paso al continente.

El continente

De entrada, quisiéramos presentar en este subapartado una breve revision de
los postulados fundamentales acerca de la ciudad, del espacio urbano, que
aparecen en “los clasicos” (Marx, Durkheim y Weber). Para tal cometido
seguiremos la sintesis que José Luis Lezama lleva a efecto de manera notable
(1998: 126-130) y que vislumbra en Marx una idea de ciudad como espacio de
la distribucién de mercancias y territorio del poder, como resultado de la
inequitativa distribucién de los medios de produccién; la ciudad industrial es
asi el escenario en el cual se echa a andar ¢l modo de produccion capitalista,
la gran fabrica donde el obrero individualizado se convierte en €l obrero
colectivo (la clase obrera), en la cual analiza las condiciones de alimentacion
y vivienda para ejemplificar la injusticia (cosa que también ocurre en el
campo, por cierto). Para Weber, la ciudad es el escenario en el cual se da la
aparicion histérica de una ética racional e individual en los econémico, que
también tiene que ver con la politica y la administracion, ademds: la ciudad
genera, dadas sus caracteristicas de espacio ampliado, relaciones humanas
superficiales, pero aqui también surgen el derecho racional y la ciudadania y
posibilita los encuentros de fuerzas que conducen al proceso de racionaliza-
cién, que impulsard y sustentara la emergencia del Estado burocréatico moder-
no y de la propia ciudad. En Durkheim, la ciudad es el lugar donde se
presentan problemas sociales, donde se da lo que €] llama solidaridad organi-
ca (la interdependencia a partir de la division del trabajo y espacio donde se
afecta de manera negativa la condicion de los hombres, donde las patologias
suicidas se presentan con mayor frecuencia a causa de las deficiencias para la
cohesion grupal e individual. Hasta aqui los clasicos, segiin Lezama.
Retomando las lineas centrales de los autores citados, mds otros que han
enfrentado su estudio (Mumford, 1996; Benjamin, 1982, 1989; Echeverria,
1998, Calvino, 1972) plantearemos nuestra concepcion de ciudad (espacio
urbano) de manera operativa para los efectos que pretendemos. La ciudad es
asi el teatro del intercambio y construccién de lo simbdlico, la sede de la
puesta en escena de la obra vital donde se establece la circulacién de produc-
tos culturales disimbolos, espacio demarcado en los politico y administrativo
pero sin fronteras en lo cultural, puesto de mando y conformada por lo
elementalmente humano: el didlogo como sustento de la comunicacién. La
ciudad moderna, que toma al Paris decimonénico como arquetipo, es €l
ambito de lo definitivamente publico, es la provocadora del deslinde entre


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


ARTURO E. GARCIA NINO

vida privada y vida piiblica (Prost y Vincent, 1987), es el terreno de lo efimero
y la velocidad (Berman, 1988), sede de los cafés, los parques, los jardines, las
plazas, los pasajes, los cines, los teatros, los cines, los bares, los hoteles... los
lugares de encuentro, de comunicacién, pues. “la ciudad dice todo lo que
debes pensar, te hace repetir su discurso.” Calvino, 1972: 23). Enellase dael
intercambio de mercancias y objetos (materiales y simb6licos) en ascenso y en
descenso (Garcia Canclini, 1990, 1993). En sentido muy amplio, heterodoxo e
incluyente en términos tedricos, empiricos e histdricos, el espacio de lo cita-
dino

bajo sus distintas expresiones y en sus diversos contextos sociales ha sido,
en alguna medida, sinénimo de diversidad, de pluralidad y de valores y
conductas que han recorrido caminos similares a aquellos que conducen a la
racionalizacién y que han desembocado en la sociedad moderna. Esta s una
sociedad que ha llevado lo urbano a su maxima expresién (Lezama, 1998:
116).

Quede asi el continente definido, el cual es posible sufra modificaciones
en su conceptualizacion a la luz de lo que aporten las precisiones del conteni-
do, de la cultura y sus expresiones plurales. A manera de engrane entre ambos
conceptos citamos largo:

En el centro, la city, el lugar de la actividad incansable y de la agitacién
creativa, ‘el abismo en el que se precipita el presente’ o el sitio donde el futuro
brotay comienza a realizarse. Y, desplegada entre los dos, entre la periferiay
el nicleo, la constelacién de los conglomerados citadinos, unidos entre si por
la nervadura del sistema de comunicacion: el espacio urbano, el lugar del
tiempo vivo que repite en su traza la espiral centripeta de la aceleracién
futurista -y reparte también, sobre el registro topografico, la jerarquia del
dominio. (Echeverria, 1998: 153)

El contenido

Posiblemente uno de los términos mds dificiles de conceptualizar, a causa de
las opticas, corrientes, escuelas y tradiciones existentes sea el de cultura.
Jabonoso y poroso en esencia, se ha visto sometido a un tréfago histérico al
cual han acudido diversas disciplinas, tanto cientificas como artisticas, y en
este proceso genético conceptual el manoseo no ha impedido arribar a ciertos
acuerdos, a cierto consenso, susceptible de ser compartido por muchos y por
muchos también rebatido, en aras de la libertad que busca operativizarlo y
hacerlo acorde a las necesidades especificas de quien lo convoca y aplica. Asi,
han nacido “recortes” como los de cultura de clase (Lenin, 1973; Trotsky, s/f),
cultura nacional (Blanco, 1982; Aguilar Camin, 1976; Gilly, 1981; Monsiviis,

107


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


108

Modo, continente y contenido

1981), cultura(s) popular(es) o subalterna(s) (Gramsci, 1975; Garcia Canclini,
1982; Cirese, 1979; Monsivdis, 1981; Bajtin, 1974), cultura urbana (Blanco,
1989), cultura... Pero, a fin de cuentas, de los tales recortes se ha edificado el
concepto en una intentona donde se deja ir por delante lo incluyente integra-
dor y se elude lo excluyente fragmentador. En este orden trabaja Thompson
(1991, 1993), rastreando en las huellas del proceso evolutivo del término sus
aciertos conceptuales. El distingue cuatro concepciones: clasica, descriptiva,
simbélica y estructural. En la primera, cultura “es un proceso general de
desarrollo intelectual o espiritual.” (1991: 46), nace en el siglo XVIII europeo
y es sin6énimo de civilizado. En la segunda, oriunda del siglo XIX, “engloba los
valores, pricticas y creencias de un pueblo... es un todo complejo, un vasto y
variado rasgo que define la forma de vida de una sociedad en un periodo
histérico. [Se analiza] en tanto sistema cultural.” (46.47). En la tercera se
consideran las expresiones culturales como “acciones significativas que pro-
ducen objetos significativos y enunciados que requieren una interpretacion.”
(47). La cuarta, estructural, comprende

las formas simbélicas —es decir, las acciones, objetos y enunciados significativos
de varios tipos— en relacién con contextos y procesos, sociaimente estructurados
e histéricamente especificos en los que, se producen, transmiten y reciben estas
formas simbdlicas. (47)

Tiempo después, en 1993, Thompson detall6 su clasificacién, sin embargo, lo
fundamental no vari6. La explicacién de su propuesta estructural la expOone
de la siguiente manera:

Las formas simbélicas se producen, transmiten y reciben... en contextos [que] se
encuentran a su vez, socialmente estructurados y estdncaracterizados por institu-
ciones de varios tipos.... Las formas simbélicas estdn localizadas en el espacio y
el tiempo. Los contextos [involucran] asimetrias sistemdticas en la distribucién y
acceso a recursos de diferentes tipos. Las formas simbélicas circulan en campos
estructurados por estas asimetrias, es decir, por las diferencias resultantes entre
grupos como las clases sociales, los grupos étnicos o aquelos grupos de individuos
definibles en términos de edad, género, ingreso, etc. La distincién entre alta
cultura y cultura popular es uno de los aspectos de esta diferenciacion social,
aunque en contextos particulares estas diferencias son mas ramificadas y comple-
jas.... Los fenémenos culturales no se dan en el vacio (1991: 49).

Agregariamos a lo anterior que en el terreno de la cultura no existe
pureza, que los productos culturales circulan ¢n ascenso y en descenso, que
no se definen por su origen sino por su uso, que hay procesos de reapropiacion
y resemantizacion, que existen la resistencia cultural y la mitificacion, que la
comunicacién masiva (transmision de mensajes dotados de sentido) funciona


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


ARTURO E. GARCIA NINO

como soporte al través del cual se dan las modalidades de la transmisién
cultural, que la cultura se produce, si, pero también se consume. Asimismo,
que el consumo es “parte de la racionalidad integrativa y comunicativa de una
sociedad.” (Garcia Canclini, 1991: 7). Hay una légica simultdnea de integra-
ciény distincion {en la cual] se conectan los extremos de una sociedad, [y ello]
es atn mas notable en la convivencia de las grandes ciudades. A través de
c¢émo nos vestimos, de los lugares en que entramos, de los modos en que
usamos la lengua y los lenguajes de la ciudad, construimos y reproducimos la
16gica que nos vincula, que nos hace ser una ciudad, una sociedad [moderna,
agregarfamos] (7).

Atendiendo a lo expresado por Garcia Canclini, nos percatamos de que
se esté refiriendo a la instancia citadina como espacio de produccién y repro-
duccion cultural; en especifico a lo que se ha dado en llamar cultura urbana,
esa que José Joaquin Blanco define como la correspondiente a “la identidad
industrial internacional” (1989: 13), la cual define a la ciudad y la vida propias
de la modernidad. La cultura aparece asi como la expresién colectiva compar-
tida y en constante conflicto, del cual se toman prestados elementos prove-
nientes de los diversos sectores y agentes sociales. En este proceso de articu-
lacién/rearticulacion los transetntes (viajeros urbanos) asisten a una
diversidad de espacios publicos en los cuales se da el intercambio y la circula-
cion culturales, son coparticipes (coproductores y consumidores comunita-
rios) en la generacioén de significados. Los habitantes de lo urbano somos
entes pluriactuantes y multifacéticos: en algunas instancias de lo piblico
privilegiamos la produccién cultural, en otros, el consumo, viajamos con
nuestra cultura a cuestas, somos portadores y transmisores de signicidad,
dialogamos con €l entorno y los préjimos y, a partir de esta relacion, cobramos
y le damos sentido al mundo. Esta es la cultura moderna del siglo que acaba
de terminar con el milenio, la misma que invent6 al ciudadano, al ser social,
luego entonces somos nosotros también creaciones culturales. Tenemos un
origen bioldgico, somos seres vivos en el actuar primario, pero en las estrate-
gias que hemos desarrollado para enfrentar y dar cuenta del entorno, de
aprehenderlo, de controlarlo, de nombrarlo y definirlo, se manifiesta nuestra
esencia como seres culturales que actlian para sf insertos en rituales comuni-
tarios masivos.. Pertenecemos a comunidades reales y virtuales con sus espe-
cificidades culturales, sus dispositivos, sus arsenales. Ejercemos la vida en los
mapas que nosotros mismos hemos creado y que, en muchas ocasiones,
escapan a nuestro entender y dominio. Cuestion paraddjica ésta, resultante de
un hecho ineludible: el ser causa y efecto de la cultura, productores y produc-
tos de la misma, la que nos da razén de ser (identidad) y de interrogacién
constante.

La cultura resulta el contenido de la ciudad especifica (resultado y dato
central) de la modernidad, de nuestra modernidad mads cercana, més inmedia-

109


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


110

Modo, continente y contenido

ta: la que arranca en la segunda mitad del siglo pasado y atraviesa (quizés
maltrecha, pero tozuda) el presente. Modo, continente y contenido quedan
hasta ahora cobijados en el albergue conceptual con un detalle adicional: la
ciudad y la cultura interactdan de siempre (la primera es el campo de expre-
si6n de la segunda) y ambas son definidas por el modo propio de la moderni-
dad, pero la ciudad propicia el amplio espacio de lo ptiblico creado precisa-
mente por la tal modernidad. Asi, es en la ciudad moderna donde se asienta,
produce y reproduce la cultura moderna (abigarrada y barroca de suyo),
porque la modernidad propicié de manera rotunda (aprehensible tedrica y
empiricamente) lo que hemos convenido en llamar esfera ptblica (Habermas,
1998), concepto que amalgamard y acrisolara (que servira de bisagra) a los
tres ya tratados hasta aqui y el cual pasaremos a revisar brevemente para
terminara estas lineas.

El terreno de juego

Siguiendo con el principio de establecer un didlogo conceptual permanente,
no exento de conflictos y contradicciones, que permita el confrontar los
aciertos y errores propios de toda pesquisa teérica y, ademds, intentando
avanzar en la pavimentacién del escenario sobre el cual actuaremos y en el
cual asentaremos los pies, es pertinente aclarar por qué elegir el concepto de
esfera puablica en una doble dimensién, de manera binaria. En un primer
sentido lo entenderemos como el(los) espacio(s) originados en el ambito de
los social, en donde los sujetos acuden y se relacionan voluntariamente (por
consenso) para dirimir sus puntos de vista y opiniones, procésar informacién
y acordar en torno a los hechos y actos que les son comunes. En otro sentido,
apelaremos a €l como el articulador (a manera de bisagra) entre la moderni-
dad, el espacio urbano y la cuitura; en tal comprensién esperamos le otorgue
su peso real y ponderacion a cada uno de éstos. Y de acuerdo a la complejidad
que presente la sociedad a enfrentar variard su ubicaci6n: a mayor compleji-
dad social la esfera publica es elemento intermediario entre el sistema politico
y el espacio privado del mundo de la vida, se convierte en una especie de red
de redes que integra geografias cercanas y lejanas.

Postexto

Con el arsenal teérico y conceptual enunciado interrogaremos a nuestro
objeto de estudio, en un constante platicar del cual podemos obtener certezas


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


ARTURO E. GARCIA NINO

y dudas que busquen nuevas certezas. Porque el acto comunicativo entre la
teoria social y la historiograffa deviene reclamo finisecular y punto de partida
hermeneitico. La tensién pasado-presente o, mds claro atin, inquirir al pasa-
do desde el presente, es substancia dialégica que de siempre enriquece el
saber. Por tal motivo, y con lo hasta ahora expuesto y sabido, haremos un flash
back al tema, tiempo y lugar que han originado lo aqui planteado.

Bibliografia

Aguilar Camin, H. et. al. (1976). En torno a la cultura nacional. México: SEP/
INAH.

Aguilar Mora, J. (1990). Una muerte sencilla, justa, eterna. México: Era.

Bajtin, M. (1974). La cultura popular en le Edad Media y el Renacimiento.
Barcelona: Barral.

Barthes, R. (1981). Mitologias. México: Siglo XXI.
Beck, U. (1998). Qué es la globalizacién. Barcelona: Paidés.

Bell, D. (1990). Las contradicciones culturales del capitalismo. Barcelona:
Alianza.

Benjamin, W. (1982). lluminaciones I: imaginacién y sociedad. Madrid: Tau-
rus.

——(1982a). lluminaciones II: poesia y capitalismo. Madrid: Taurus.
(1989). Discursos interrumpidos I. Madrid. Taurus.
Berman, M. (1988). Todo lo sélido se desvanece en el aire. México: Siglo XXI.

Blanco, J. J. (1982). Cultura nacional y cultura de Estado. Cuadernos Politi-
cos, (34), 75-84.

——(1989). Cuando todas las chamacas se pusieron medias nylon. México:
Joan Boldé i Climent/Enjambre,

Borges, J. L. (1989). Historia universal de la infamia. Buenos Aires: Emecé.
——(1990). El libro de arena. México: Alianza/Emecé.

Cahoone, L. (2000). Del modernismo al posmodernismo. La palabra y el
hombre, (115), 121-143.

Calvino, 1. (1972). Las ciudades invisibles. Barcelona: Minotauro.

Cirese, A. M. (1979). Ensayos sobre las culturas subalternas. México: CISINAH.

Del Palacio Montiel, C. (1997). Esfera piblica y prensa. Inicios del periodis-
mo en Guadalajara (1809-1835). Comunicacion y Sociedad, (31).

De Certeau, M. (1996). La invencién de lo cotidiano. México: UIA/ ITE-
SO/CFEMC.

111


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


112

Modo, continente y contenido

Eco, U. (1985). Apostillas a El nombre de la rosa. Barcelona. Lumen.
Echeverria, B. (1998). La modernidad de lo barroco. México: Era.}
Foster, H. (Comp.) (1985). La posmodernidad. México. Kairés.
Gadamer, H.-J. (1992). Verdad y método II. Salamanca: Sigueme.

Garcia Canclini, N. (1982). Las culturas populares en el capitalismo. México:
Nueva Imagen.

——(1990). Culturas hibridas... México: Grijalbo.

~——(1991). El consumo sirve para pensar. Dia-logos de la Comunicacion,
(30), 6-9.

——(1993). El consumo cultural en México. México: CNCA.

——(1995). Consumidores y ciudadanos. México: Grijalbo.

Garcia Niio, A. E. (1992). Glosas profanas para una crénica que se constru-
ye a si misma en el tiempo. Eslabones, 4, 147-154.

(2000). La persistencia histérica de lo volatil. La Palabra y El Hombre, (115),
151-158.

Gilly, A. (1981). La acre resistencia a la opresién. Cuadernos Politicos, (30),
45-52,

Gramsci, A. (1975). Los intelectuales y la organizacién de la cultura. México:
Juan Pablos.

Habermas, J. (1987). Teoria de la accién comunicativa 1. Racionalidad social
y racionalidad de la accién. Madrid: Taurus.

——(1987). Teoria de la accién comunicativa II. Critica de la razén funciona-
lista. Madrid: Taurus.

——(1988). La modernidad, un proyecto incompleto. En Foster, H. (Comp.)
La posmodernidad. México: Kairés.

~——(1998). Facticidad y Validez. Madrid: Trotta.
Kerik, C. (Comp.). (1993. En torno a Walter Benjamin. México: UAM.

Kofler, L. (1971). Contribucién a la historia de la sociedad burguesa. Buenos
Aires: Amorrortu.

Kolakowski, L. (1990). La modernidad siempre a prueba. México: Puebla.

Lafaye, J. (1977). Quetzicéatl y Guadalupe. La formacién de la conciencia
nacional en México. México: FCE.

Lezama, J. L. (1998). Teoria social, espacio y ciudad. México: Colmex.

Lenin, V. 1. (1973). Tareas de las juventudes comunistas. En Obras Escogidas
I11. Mosci: Progreso.

Lipovetsky, G. (1986). La era del vacio. Barcelona: Anagrama.
——(1996). E!l imperio de lo efimero. Barcelona: Anagrama.


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


ARTURO E. GARcIA Nifo

Lyotard, J.-F. (1987). La postmodernidad (ensefiada a los nifios). Barcelona:
Gedisa.

——(1990). La condicién postmoderna. México: REIL

Martin-Barbero, J. (1987) De los medios a las mediaciones. México: Gustavo
Gili.

Nettel, P. y Arroyo, S. (Eds.). (1997). Aproximaciones a la modernidad.
México: UAM-X.

Monsiviis, C. (1981). Notas sobre el Estado, la cultura nacional y las culturas
populares en México. Cuadernos Politicos, (30), 33-43.

Mumford, L. (1966). La ciudad en la historia. Buenos Aires: Infinito.

Paz, O. (1974). Los hijos del limo. Barcelona: Seix Barral.

Pic6, J. (Comp.). (1990). Modernidad y postmodernidad. Barcelona: Alianza.

Prost, A.y Vincent, G. (1987) La vida privada en el siglo XX. En Historia de
la vida privada 9. Madrid: Taurus.

Thompson, J. B. (1991). La comunicacién masiva y la cultura moderna.
Versién, (1), 43-74.

——(1993). Ideologia y cultura moderna. México: UAM.

Touraine, A. (1973). La sociedad postindustrial. Barcelona: Ariel.

Trotsky, L. (s/f) Literatura y revolucion. Barcelona: Ruedo Ibérico.

Ricoeur, P. (1996). Si mismo como otro. México: Siglo XXI.

Vattimo, G. (1986). El fin de la modernidad. Barcelona: Gedisa.

Weber, M. (1994). La ética protestante y el espiritu del capitalismo, México:
CINAR.

113


raul
;)nb 01 el;)
SelOJ 1;1 eled
;)P l!hl;)
S? e OU10
opodsa 'pop!U.
el;)W!ld
1;) ;)nb
n:J) oppu
ru~suo:> el
OW9~ 1. (~
lpod s~
OSOU ~l~d
npOld S~
SO~!¡~
A!¡UnI.S!p
I~ os~
OJmJ'v'


	Recopilacion VIII Anuario de Investigación CONEICC
	3921 (99-113)


