
El predominio de los estudios sobre medios de difusión ha relegado a 
un segundo plano a otros objetos de estudio propios de la ciencia de 
la comunicación: la intersubjetividad, el descubrimiento del otro y las 
interacciones múltiples en la vida cotidiana son algunos de ellos. Después 
de presentar los aportes de la sociología fenomenológica al estudio de la 
intersubjetividad y la vida cotidiana, se establecen algunos vínculos entre 
esta corriente y los fenómenos comunicativos interpersonales. Como au-
tor principal se ha elegido a Alfred Schütz, por sus aportaciones al estudio 
de la vida cotidiana y por la importancia que otorga a la interacción en la 
construcción del sentido por parte de los sujetos. Se parte, por un lado, 
de la necesaria reconstrucción del pensamiento en comunicación, que sin 
duda, pasa por el reconocimiento de varias disciplinas y enfoques; y por 
el otro, de que la investigación sobre los procesos de comunicación en 
la vida cotidiana puede enriquecerse con la incorporación de conceptos 
como la intersubjetividad y el mundo de la vida. Este ensayo presenta 
algunas vetas de reflexión para este enriquecimiento y expone, a modo 
de ejemplo, dos experiencias de investigación empírica en curso que 
toman en cuenta este marco conceptual para su desarrollo. 

Capítulo 3

La intersubjetividad y la vida cotidiana 
como objetos de estudio de la ciencia 

de la comunicación: 
exploraciones teóricas y abordajes empíricos

Marta Rizo García*
Universidad Autónoma de la Ciudad de México

* Doctora en Ciencias de la Comunicación por la Universidad Autónoma de Barcelona. 
Actualmente, profesora-investigadora de la Academia de Comunicación y Cultura de la 
Universidad Autónoma de la Ciudad de México. Investigadora de la línea “Experiencias y 
sentidos de ciudad” del Centro de Estudios Sobre la Ciudad de la misma institución. Co-
autora de Cien libros hacia una comunicología posible. Ensayos, reseñas y sistemas de información 
(Universidad Autónoma de la Ciudad de México, 2005).



86 • Marta Rizo García

The predominance of the studies on diffusion means has relegated to back-
ground to other own objects of study of the science of the communication: 
the intersubjectivity, the multiple discovery of the other and interactions in 
the daily life are some of them. After displaying the contributions of phe-
nomenological sociology to the study of the intersubjectivity and the daily 
life, some bonds between this current settle down and the interpersonal com-
municative phenomena. As main author has chosen itself to Alfred Schütz, 
by its contributions to the study of the daily life and by the importance that 
grants to the interaction in the construction of the sense on the part of the 
subjects. Part, on the one hand, of the necessary reconstruction of the thought 
in communication, that without a doubt, it passes through the recognition of 
several disciplines and approaches; and by the other, of which the investiga-
tion on the processes of communication in the daily life can become rich with 
the incorporation of concepts like the intersubjectivity and the world of life. 
This test presents some veins of reflection for this enrichment and exposes, 
as a example, two experiences of empirical investigation in course that take 
into account this conceptual frame for their development. 

La aparición de la Sociología fenomenológica: de Husserl a Schütz

La Fenomenología1 es un movimiento filosófico del siglo XX que tiene como 
finalidad describir las estructuras de la experiencia tal y como se presentan en 
la conciencia, sin recurrir a teorías, deducciones o suposiciones procedentes de 
otras disciplinas. Es un método que procede a partir del análisis intuitivo de los 
objetos tal y como son dados a la conciencia, a partir de lo cual busca inferir los 
rasgos esenciales de la experiencia y de lo experimentado por los sujetos. Su fin 
último es la comprensión de ser humano en toda su complejidad. 

Esta corriente filosófica abre un camino para la comprensión y análisis del 
conocimiento del mundo que tienen los sujetos, y su punto de partida es que no 
se pueden comprender al hombre y al mundo si no es a partir de la facticidad, 
es decir, de los hechos. En términos metodológicos, la fenomenología es una 
filosofía trascendental que pone en suspenso, para comprenderlas, las afirmacio-
nes de la actitud natural,2 pero es también una filosofía para la cual el mundo 
está “ya ahí”, antes de cualquier reflexión. Su interés por hacer una descripción 
directa de la experiencia de los sujetos en el mundo tal y como es, la convierte 

1El término proviene del griego, fainomai, “mostrarse” o “aparecer”, y logos, “razón” o 
“explicación”.



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 87
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

en una propuesta que puede aportar mucho a la comprensión de la interacción 
y, por ende, de la comunicación, en el ámbito de la vida cotidiana. 

	  El filósofo alemán Edmund Husserl, considerado el fundador de la 
fenomenología, introdujo este término en su libro Ideas. Introducción general 
a la fenomenología pura (1913). Con el tiempo, Husserl comenzó a considerar 
que sólo las esencias de ciertas estructuras conscientes constituyen el objeto 
propio de la fenomenología. Al analizar los contenidos de la mente, Husserl 
descubrió una serie de actos como el recordar, desear y percibir, e incluso el 
contenido abstracto de esos actos, a los que llamó 'significados'. Esos significados 
permitían a un acto ser dirigido hacia un objeto bajo una apariencia concreta, 
proceso que denominó “intencionalidad” y al que consideró como esencia de 
todo conocimiento. La fenomenología trascendental, según Husserl, consistía 
en el estudio de los componentes básicos de los significados que hacen posible 
la intencionalidad de los sujetos. 

	 La sociología fenomenológica3 se desarrolla a partir de premisas un tanto 
alejadas de las propuestas filosóficas de Edmund Husserl, aunque las retoma. 
El debate general gira en torno a cómo se puede lograr el conocimiento, y su 
aparición se sustenta en la comprensión de la fenomenología como instancia 
de aproximación metodológica a lo cotidiano. Desde un punto de vista episte-
mológico, la fenomenología implica una ruptura con la formas de pensamiento 
de la sociología tradicional, ya que enfatiza la necesidad de comprender la 
realidad, más que de explicarla, sugiriendo que es en el durante, en el aquí y en 
el ahora, donde es posible identificar elementos de significación que describen 
y construyen lo real.

2La “actitud natural” consiste en tomar las cosas de manera arcaica, irreflexiva y práctica, 
tal como aparecen. En este sentido, y retomando a Husserl, esta actitud se contrapone con 
la actitud fenomenológica del científico, fundamentada en la reducción eidética. Dicho 
de otra forma, la actitud natural es una actitud desinteresada, implica la abstención de la 
participación intencional en el modo de la practicidad. Por su parte, la actitud fenome-
nológica tiene una intención de reflexividad, implica poner entre paréntesis al mundo y a 
nosotros mismos como sujetos.
3Este artículo se inserta dentro de los trabajos realizados por la autora en el marco del 
Grupo hacia una Comunicología Posible (GUCOM, México), que parte del reconoci-
miento de siete fuentes científicas necesarias para la reconstrucción del pensamiento en 
comunicación. Una de estas fuentes es, precisamente, la sociología fenomenológica. Para 
mayor información, ver el Portal de Comunicología, disponible en http://www.geocities.
com/comunicologiaposible



88 • Marta Rizo García

Alfred Schütz, principal exponente de la sociología fenomenológica, partió 
de la siguiente interrogante: ¿Dónde y Cómo se forman los significados de la 
acción social? El autor fundamentó su pensamiento en los aportes previos de 
Husserl, así como en la sociología comprensiva (verstehen) de Max Weber.4 
El foco de interés básico de la sociología fenomenológica fue la cuestión de 
la sociabilidad como forma superior de intersubjetividad. Esta preocupación 
básica parte de varias ideas importantes: el estudio de la vida social no puede 
excluir al sujeto, que está implicado en la construcción de la realidad objetiva 
que estudia la ciencia social; el elemento central es, entonces, el fenómeno-
sujeto. Un sujeto que, como se verá después, sólo existe en tanto se comunica 
con sus semejantes. 

El énfasis no se encuentra ni en el sistema social ni en las relaciones funcio-
nales que se dan en la vida social, sino en la interpretación de los significados 
del mundo (lebenswelt) y las acciones e interacciones de los sujetos sociales. 
Del mundo conocido y de las experiencias intersubjetivas compartidas por los 
sujetos, se obtienen las señales, las indicaciones para interpretar la diversidad 
de símbolos. O lo que es lo mismo, de la comunicación entre sujetos surge el 
marco interpretativo en el cual dichos sujetos se sitúan, y desde el cual significan 
a su entorno, a sí mismos y a los otros. 

La reducción fenomenológica de la que parte Alfred Schütz no se ocupa de 
aspectos de la fenomenología trascendental, como lo hiciera Husserl, porque 
el interés básico de Schütz está puesto en el significado que el ser humano 
que mira al mundo desde una actitud natural atribuye a los fenómenos. Para 
el autor, la realidad es un mundo en el que los fenómenos están dados, sin 
importar si éstos son reales, ideales o imaginarios. Este mundo es el “mundo 
de la vida cotidiana”, en el que los sujetos viven en una actitud natural, cuya 
materia prima es el sentido común. 

El sujeto que vive en el mundo social está determinado por su biografía y 
por su experiencia inmediata. Lo primero alude a que cada sujeto se sitúa de una 
forma particular y específica en el mundo; su experiencia es única e irrepetible. 
Es desde esta experiencia personal desde donde el sujeto capta y aprehende la 
realidad, la significa y, desde ese lugar, se significa a sí mismo y a sus semejantes. 

4Hablar de verstehen, para Weber, implica considerar que al referirnos a la conducta hu-
mana la comprensión se da de modo inmediato, es decir, las proposiciones que expresan 
la comprensión de los actos humanos no precisan de una comprobación mediata (Martín 
Algarra, 1993).



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 89
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

Schütz habla de un “repositorio de conocimiento disponible”, generado desde la 
biografía y posición de cada individuo en el espacio y el tiempo. Este repositorio 
es una especie de almacenamiento pasivo de experiencias, mismas que pueden 
ser recuperadas en el aquí y el ahora para constituir una nueva experiencia 
personal inmediata. Gracias a esta reserva, el sujeto puede comprender nuevos 
fenómenos sin necesidad de iniciar un proceso reflexivo para ordenar cada una 
de las vivencias que transcurren y que va experimentando. 

Intersubjetividad y mundo de la vida 

El mundo social es, esencialmente, intersubjetivo. El aquí se define porque 
se reconoce un allí, donde está el otro. El sujeto puede percibir la realidad 
poniéndose en el lugar del otro, y este proceso permite al sentido común 
reconocer a otros como análogos al yo. Es en la intersubjetividad donde se 
pueden percibir ciertos fenómenos que escapan al conocimiento del yo, pues 
el sujeto no puede percibir su experiencia inmediata pero sí percibe las de los 
otros, en tanto le son dadas como aspectos del mundo social. Dicho de otra 
forma, el sujeto sólo puede percibir sus actos, pero puede percibir los actos y 
las acciones de los otros.5

El mundo del sentido común, el “mundo de la vida”, permite anticipar ciertas 
conductas para que el sujeto se desarrolle en su entorno. La intersubjetividad 
implica el poder ponerse en el lugar del otro, a partir de lo que se conoce de 
ese otro, de lo que se puede ver en él. En este ámbito de relaciones, y siguien-
do a Schütz, se pueden reconocer relaciones intersubjetivas tanto espaciales 
como temporales. En las primeras tenemos el nosotros, el reconocimiento de 
relaciones con otros de los que formamos parte, con otros que se reconocen 
mutuamente como parte de algo común; están también las relaciones ustedes, 
donde se observa a otros sin la presencia de uno mismo; y por último, están 
las relaciones entre terceros, las relaciones ellos. Con respecto a las relaciones 
referidas al tiempo, Schütz reconoce a los contemporáneos, otros con los que 

5La acción se concibe como la conducta intencionada proyectada por el agente; por su parte, 
el acto es definido como la acción cumplida. Para concretar su concepto de acción, Schütz 
aborda los proyectos, a los que concibe a partir de su estructura temporal –toda proyección 
consiste en una anticipación de la conducta futura por la imaginación- y a partir de la 
distinción entre los motivos “para” y los motivos “porque”: el primero denota el objetivo 
que se pretende alcanzar con una acción; el segundo se refiere a las experiencias pasadas del 
actor que lo llevan a actuar de tal o cual manera. 



90 • Marta Rizo García

se puede interactuar, compartir acciones y reacciones; los predecesores, aquellos 
otros con los que ya no se puede interactuar, pero de los cuales sí tenemos algún 
tipo de información sobre sus actos; y por último, los sucesores, aquellos otros 
con los que no es posible interactuar pero hacia los cuales los sujetos pueden 
orientar sus acciones (Schütz, 1979).

El sujeto realiza acciones que están cargadas de significados. Todas sus 
acciones tienen un sentido; aunque el actor no haya tenido intención de sig-
nificar algo, su acción puede ser interpretada por otro. Toda acción, por tanto, 
comunica. Sin embargo, no existe una única interpretación de las vivencias y 
experiencias; éstas varían según la perspectiva desde la que sean interpretadas, 
esto es, según el aquí y ahora que experimenta el sujeto y desde donde significa 
a su entorno. 

La vida cotidiana y el concepto de mundo de la vida

Schütz parte de la necesidad de analizar las relaciones intersubjetivas a partir 
de las redes de interacción social. En su obra La fenomenología del mundo social 
(1972), toma como punto de partida para su análisis de la estructura significa-
tiva del mundo tanto a la fenomenología de Husserl (1913; 1954) como a la 
sociología comprensiva de Weber (1978). Aunque los antecedentes presentes 
en su obra son claros, se pueden discernir al menos dos aportaciones originales 
del pensamiento de Schütz: por un lado, la incorporación del mundo cotidiano 
a la investigación sociológica, a partir de la reivindicación del ámbito de la so-
ciabilidad como objeto de estudio de la sociología; y por el otro, la definición 
propia de las características del mundo de la vida, un mundo intersubjetivo, 
cuyos significados son construcciones sociales, y en el que viven personas que, 
desde una actitud natural, se mueven e interactúan a partir de un “acervo de 
conocimiento a mano” o “repositorio de conocimiento disponible”. 

Alfred Schütz reconoce, con Max Weber, la importancia de la comprensión 
del sentido de la acción humana para la explicación de los procesos sociales. 
Aunque para ambos autores la sociedad es un conjunto de personas que actúan 
en el mundo y cuyas acciones tienen sentido, Weber concibe a la comprensión 
como el método específico que la sociología utiliza para rastrear los motivos 
de los actores y así poder asignar sentido a sus acciones, mientras que Schütz 
le otorga a la comprensión un papel más importante: considera que el mundo 
en el cual vivimos es un mundo de significados, un mundo cuyo sentido y 
significación es construido por nosotros mismos y los seres humanos que nos 



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 91
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

precedieron. Para Schütz, por tanto, la comprensión de dichos significados es 
nuestra manera de vivir en el mundo; la comprensión es ontológica, no sólo 
metodológica. 

En cualquier caso, la sociología fenomenológica apuesta por el estudio y 
explicación del verstehen, es decir, de la experiencia de sentido común del mun-
do intersubjetivo de la vida cotidiana. Sin embargo, Schütz establece algunas 
diferencias entre el “mundo de la vida” de Husserl y la vida cotidiana: el mundo 
de la vida cotidiana es el “ámbito de la realidad en el cual el hombre participa 
continuamente en formas que son, al mismo tiempo, inevitables y pautadas. 
El mundo de la vida cotidiana es la región de la realidad en que el hombre 
puede intervenir y que puede modificar mientras opera en ella mediante su 
organismo animado (…) sólo dentro de este ámbito podemos ser comprendidos 
por nuestros semejantes, y sólo en él podemos actuar junto con ellos” (Schütz, 
1977, p.25). La actitud natural está determinada cotidianamente por motivos 
pragmáticos, de ahí que el conocimiento de la vida cotidiana se considere un 
conocimiento no sistemático, poco ordenado. Así, la intersubjetividad delínea 
el campo de la cotidianidad y, simultáneamente, hace posible la existencia del 
mundo de vida. 

Las líneas anteriores ponen de manifiesto que Schütz abandona la pers-
pectiva trascendental de Husserl y se centra en la esfera mundana o cotidiana 
de la vida. Para Schütz, la vida cotidiana se expresa y se puede objetivar en las 
relaciones de los actores sociales entre sí y en cómo éstos comprenden y cons-
tituyen la realidad social. La interacción o encuentro intersubjetivo es, pues, la 
materia prima de la constitución de lo social. Nuevamente, la comunicación 
aparece como fundamento de la vida en sociedad. O lo que es lo mismo, la 
vida cotidiana sólo es posible a partir de las relaciones sociales cotidianas, de 
la conciencia social cotidiana, del entramado social de sentido cotidiano y, 
por último, de la comunicación cotidiana. Por tanto, la teoría social feno-
menológica de Schütz es, siguiendo a Grathoff (1989, p.107),6 una “ciencia 
de los fenómenos de la intersubjetividad mundana, por lo que un análisis de 
las estructuras del mundo de la vida puede interpretarse como una sociología 
general de la vida cotidiana”.7

6Citado en Estrada (2000, p. 112).
7Quizás por el origen y fundamentación filosófica de la sociología de Schütz, generalmente 
no se ubica su propuesta dentro de las llamadas sociologías de la vida cotidiana. Sin em-
bargo, y como queda plasmado en el espacio conceptual empleado por el autor, su teoría 



92 • Marta Rizo García

El descubrimiento del otro, la acción y el conocimiento 
de sentido común

Aunque para pensar la comunicación, la intersubjetividad puede considerarse 
como el concepto matriz del pensamiento de Schütz, el propio autor empleó 
otros términos que también ayudan a entender la naturaleza del mundo social 
y, por ende, la comunicación cotidiana que tiene lugar en él. Algunos de estos 
conceptos son el alterego, la acción y el conocimiento de sentido común. 

Para Schütz, el “alterego” le es dado al sujeto como una demostración práctica 
de un ser idéntico con quien comparte un mundo intersubjetivo conocido como 
“mundo del yo” en el cual conviven tanto sus antecesores, contemporáneos y 
predecesores. Esto significa, diría Schütz, que el “otro” es como “yo”, capaz 
de actuar y de pensar; que su capacidad de pensamiento es igual a la mía; que 
análogamente a mi vida, la de él muestra la misma forma estructural-temporal 
con todas las experiencias que ello conlleva. Significa que el “otro”, como “yo”, 
puede proyectarse sobre sus actos y pensamientos, dirigidos hacia sus objetos, 
o bien volverse hacia su “sí mismo” de modo pretérito, pero puede contemplar 
mi flujo de conciencia en un presente vivido. 

Con respecto a la acción, para Schütz el escenario básico de la acción social 
es el mundo de la vida. Es en él donde las personas emprenden acciones basadas 
en proyectos y caracterizadas por intenciones determinadas. Como ya se anotó 
anteriormente, la “acción” es entendida como la conducta intencionada proyec-
tada por el agente; en cambio el “acto” es definido como la acción cumplida. 
Por tanto, el mundo de la vida cotidiana es el escenario y también el objeto 
de nuestras acciones e interacciones. Este mundo no es el mundo privado del 
individuo aislado, sino un mundo intersubjetivo, común a todos nosotros, en 
el cual tenemos intereses eminentemente prácticos. 

Todas las acciones sociales conllevan comunicación, y toda comunicación 
se basa necesariamente en actos ejecutivos para comunicarse con otros; por lo 
tanto, los sujetos deben llevar a cabo actos manifiestos en el mundo externo 
que se supongan interpretados por los otros como signos de lo que quieren 
transmitir. 

Por último, el autor vincula el conocimiento de sentido común con la 
intersubjetividad. El mundo de la vida es intersubjetivo porque en él viven su-

social constituye a todas luces una sociología de la vida cotidiana más que una propuesta 
filosófica.



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 93
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

jetos entre sujetos, con valores comunes y procesos de interpretación conjunta. 
También es un mundo cultural, en tanto se constituye como un universo de 
significación para los sujetos, es decir, como una textura de sentido que los 
sujetos deben interpretar para orientarse y conducirse en él. 

Por tanto, el mundo de la vida no es un mundo privado, sino intersub-
jetivo, y por ende, el conocimiento de él no es privado, sino intersubjetivo y 
socializado desde el principio: es un conocimiento de sentido común. Sólo una 
parte del conocimiento se origina dentro de la experiencia personal, y en su 
mayor parte es de origen social, es decir, ha sido transmitido por otros sujetos 
que enseñan a sus semejantes a definir el ambiente, a significar el entorno. El 
medio significador por excelencia que permite transmitir el conocimiento de 
origen social es el lenguaje cotidiano. 

Intersubjetividad, comunicación e interacción en la vida cotidiana

El individuo es un actor social que reproduce su contexto social a partir de 
sus interacciones cotidianas. La reflexión socio-fenomenológica se centra en 
las relaciones intersubjetivas, bajo el ángulo de la interacción, y otorga un rol 
relevante a los elementos de negociación y de comunicación en la construcción 
social de los contextos de sentido. 

El abordaje teórico de la interacción y la comunicación desde la sociología 
fenomenológica implica hablar de la relación entre el yo y el otro. Como afirma 
Schütz, “al vivir en el mundo, vivimos con otros y para otros, y orientamos 
nuestras vidas hacia ellos. Al vivenciarlos como otros, como contemporáneos 
y congéneres, como predecesores y sucesores, al unirnos con ellos en la activi-
dad y el trabajo común, influyendo sobre ellos y recibiendo a nuestra vez su 
influencia, al hacer todas estas cosas, comprendemos la conducta de los otros y 
suponemos que ellos comprenden la nuestra” (Schütz, 1979, p.39). Por tanto, 
para la sociología fenomenológica estar en el mundo significa comunicarse con 
otros, interactuar con otros. Todo sujeto se comunica para constituirse como tal, 
y todo acto de comunicación implica una puesta en acción de actos manifiestos 
en el mundo externo que los otros deben interpretar y comprender desde sus 
propias biografías, haciendo uso de sus acervos de conocimiento disponible. 

Como afirma Martín Algarra (1993, p.207), “la comunicación es un fenó-
meno propio y exclusivo del ámbito de significado finito de la vida cotidiana”, 
o lo que es lo mismo, no cabe la comunicación fuera de la vida cotidiana: la 
comunicación es un “fenómeno mundano al que se accede desde su análisis 



94 • Marta Rizo García

como acción humana y que, por lo tanto, para su correcta comprensión, ha de 
ser enmarcado en el mundo de la vida cotidiana (Martín Algarra, 1993, p.16). 
Y es que para Schütz, la comunicación no es un sistema semántico, sino que es 
el proceso de compartir el flujo de experiencias del otro en el tiempo interior, 
de modo que se pueda constituir la experiencia del “nosotros”. 

La comunicación entre sujetos sólo es posible porque éstos tienen la cualidad 
de ver y oír fenomenológicamente. Es a partir del ver y el oír, de la capacidad 
de habla, que se forma el sentido, desarrollado a través de los diálogos y las 
interacciones cotidianas. Dicho de otra forma, “nuestra capacidad de interpretar 
y la mera presencia dentro de un contexto social nos pone ante los demás en la 
doble posición de actores y observadores” (Vizer, 2003, p.188). Eduardo Vizer 
habla de la situación “de espejo” para poner de manifiesto la relación que existe 
entre los sujetos que se encuentran e interactúan. 

La comunicación interpersonal, así entonces, instituye la realidad social, le 
da forma, le otorga sentidos compartidos tanto a nivel de los objetos (dimen-
sión referencial) como a nivel de las relaciones entre los hablantes (dimensión 
interreferencial) y de la construcción del propio sujeto en tanto individuo social 
(dimensión autorreferencial) (Vizer, 1982).8 Estos tres niveles se manifiestan en 
cualquier situación comunicativa: siempre se habla de algo, siempre se establecen 
relaciones entre quienes están hablando, y en todo caso la personalidad de éstos 
tiene fuertes implicaciones en la relación de interacción dada. 

Además de la intersubjetividad, como concepto central de la reflexión fe-
nomenológica en torno a la interacción, es también importante la percepción, 
comprendida como “un proceso de interacción entre el individuo y la sociedad 
a la que pertenece” (Hernández, 2000, p.92). Interactuar y percibir son dos 
actividades que van estrechamente ligadas. Sin ellas, el sujeto social no existe. Así 
lo consideran Berger y Luckmann, continuadores del pensamiento schütziano, 
en la siguiente afirmación: “No puedo existir en la vida cotidiana sin interactuar 
y comunicarme continuamente con otros. Sé que otros también aceptan las 
objetivaciones por las cuales este mundo ser ordena, que también ellos organizan 
este mundo en torno de aquí y ahora, de su estar en él, y se proponen actuar 
en él. También sé que los otros tienen de ese mundo común una perspectiva 
que no es idéntica a la mía. Mi aquí es su allí (…) A pesar de eso, sé que vivo 
en un mundo que nos es común. Y, lo que es de suma importancia, sé que hay 

8Citado en Vizer (2003, p. 191).



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 95
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

una correspondencia entre mis significados y sus significados en este mundo” 
(Berger y Luckmann, 1993, pp.40-41). La creación del consenso en torno a 
los significados de la realidad es, entonces, resultado de las interacciones de los 
sujetos en la vida cotidiana. 

El mundo de la cotidianidad es sólo posible si existe un universo simbólico 
de sentidos compartidos, construidos socialmente, y que permiten la comu-
nicación entre subjetividades diferentes. Ramón Xirau sintetiza esta idea: 
“Cuando percibo a ‘otro’ lo percibo como un ser encarnado, como un ser que 
vive en su cuerpo, es decir, como un ser semejante al mío, que actúa de manera 
semejante a como actúo y que piensa de manera semejante a la manera en que 
pienso” (Xirau, 2002, pp.436-437). El mismo autor afirma que “el mundo de 
los hombres está así hecho de seres en comunicación que se perciben unos a 
otros como semejantes porque comparan al otro con ellos mismos” (Xirau, 
2002, p.437). 

En síntesis, para la sociología fenomenológica la subjetividad está inevi-
tablemente presente en cualquier acto de comunicación. Sin interacción no 
existen sujetos sociales, dado que la construcción de sentidos sobre la realidad 
social requiere, inevitablemente, de la interacción, de la puesta en común y 
negociación de significados. 

La comprensión fenomenológica de la comunicación

Como ha quedado claro en los apartados anteriores, para la sociología fenomeno-
lógica todas las acciones sociales conllevan comunicación, y toda comunicación 
se basa en actos ejecutivos para comunicarse con otros. De ahí que los sujetos 
deban llevar a cabo actos manifiestos en el mundo externo que se supongan 
interpretados por los otros como signos de lo que quieren transmitir. 

Durante el proceso de comunicación se pueden observar dos estados exis-
tentes. Uno protagonizado por el comunicador, en el que no sólo experimenta 
lo que realmente dice; ese proceso es experimentado por el comunicador como 
una ejecución en su presente vivido. Y otro protagonizado por el agente, que 
experimenta acciones interpretativas como sucesos del presente vivido. 

Según Schütz, cuando tiene lugar una comunicación en la que los partícipes 
comparten el espacio vivido, se lleva a cabo una relación cara a cara. En esta 
relación, cada sujeto es también un elemento del ambiente del otro; ambos 
participan en un conjunto de experiencias comunes del mundo externo, dentro 
del cual pueden insertarse los actos ejecutivos de cualquiera de ellos. 



96 • Marta Rizo García

	 Cualquier forma de interacción social, por tanto, tiene su origen en 
las construcciones referentes a la comprensión del otro. Incluso la interacción 
más simple de la vida diaria, presupone una serie de construcciones de sentido 
común; en este caso, se construye la conducta que un sujeto prevé de otro, y 
viceversa. Los significados sociales, por tanto, no permanecen o se hallan en los 
objetos físicos, sino en las relaciones de los sujetos entre ellos mismos, y entre 
ellos y los objetos. 

La importancia de la comunicación en el desarrollo de la sociedad, la per-
sonalidad y la cultura fue uno de los puntos de partida básicos del Interaccio-
nismo Simbólico,9 una corriente previa a los aportes estrictos de la sociología 
fenomenológica pero no por ello menos importante para abordar la concepción 
fenomenológica de la comunicación. Para el Interaccionismo Simbólico, el 
individuo es tanto sujeto como objeto de la comunicación, en tanto que la 
personalidad se forma en el proceso de socialización por la acción e interacción 
recíprocas de elementos objetivos y subjetivos. 

Tres puntos sintetizan la importancia otorgada a la interacción por parte 
del Interaccionismo Simbólico: el valor dado a la alienación del sentido de la 
comunicación cotidiana y al importante papel social que juega la empatía o 
capacidad de ponerse en el lugar del otro; la consideración de que la realidad 
social se explica a través de las interacciones de los individuos y los grupos so-
ciales; y, por último, la primacía o uso extendido de estudios de caso, dado el 
predominio absoluto de procedimientos inductivos y el abordaje de la realidad 
en términos micro-sociales y sincrónicos.

Esta corriente destacó por otorgar un carácter simbólico a la vida social. 
Su finalidad fue estudiar la interpretación que los actores sociales hacen de los 
símbolos nacidos de sus actividades interactivas. Uno de los conceptos de mayor 
importancia dentro de la corriente del Interaccionismo Simbólico fue el de self, 
propuesto por George Herbert Mead (1934). El self o ‘sí mismo' se refiere a la 
capacidad de considerarse a uno mismo como objeto, y presupone un proceso 

9En Symbolic Interaccionism, Herbert Blumer (1968) establece las tres premisas básicas de este 
enfoque: 1) Los humanos actúan respecto de las cosas sobre la base de las significaciones que 
estas cosas tienen para ellos, o lo que es lo mismo, la gente actúa sobre la base del significado 
que atribuye a los objetos y situaciones que le rodean; 2) La significación de estas cosas 
deriva, o surge, de la interacción social que un individuo tiene con los demás actores; 3) 
Estas significaciones se utilizan como un proceso de interpretación efectuado por la persona 
en su relación con las cosas que encuentra, y se modifican a través de dicho proceso. 



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 97
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

social: la comunicación entre los seres humanos. El mecanismo general para el 
desarrollo del self es la reflexión, mediante la cual el proceso social es interio-
rizado en la experiencia de los individuos implicados en él. Este proceso, que 
permite al individuo adoptar la actitud del otro hacia él, posibilita que todo 
sujeto esté conscientemente capacitado para adaptarse al entorno. 

En los años 60 y 70 destaca la obra de Erving Goffman, de extraordinaria 
minucia descriptiva. El pensamiento de Goffman está vertebrado por la idea de 
que la interacción social agota su significado social más importante en la pro-
ducción de apariencias e impresiones de verosimilitud de la acción en curso. En 
La presentación de la persona en la vida cotidiana (1972), Goffman propone que 
la sociedad se muestra como una escenificación teatral en que la vieja acepción 
griega de “persona” recobra su significado plenamente. El modelo planteado 
por el autor se conoce como análisis dramatúrgico de la vida cotidiana, y su 
conceptualización del ritual constituye uno de los aportes más importantes. 
Según Goffman, más que un suceso extraordinario, el ritual es parte constitutiva 
de la vida diaria del ser humano, por lo que se puede decir que la urdimbre de 
la vida cotidiana está conformada por rituales que ordenan nuestros actos y 
gestos corporales. Los rituales aparecen como cultura encarnada, interiorizada, 
cuya expresión es el dominio del gesto, de la manifestación de las emociones y 
la capacidad para presentar actuaciones convincentes ante otros. Las personas 
muestran sus posiciones en la escala del prestigio y el poder a través de una 
máscara expresiva, una ‘cara social' (Goffman, 1972) que le ha sido prestada 
y atribuida por la sociedad, y que le será retirada si no se conduce del modo 
que resulte digno de ella; las personas interesadas en mantener la cara deben 
de cuidar que se conserve un cierto orden expresivo. 

Síntesis conceptual

Con base en las ideas presentadas en los párrafos anteriores, a continuación se 
presenta un mapa conceptual que incorpora algunos de los conceptos básicos de 
la sociología fenomenológica en las situaciones de comunicación. La finalidad 
del esquema es, precisamente, mostrar las potencialidades heurísticas que ofrecen 
algunos términos básicos de la sociología fenomenológica para comprender 
situaciones de comunicación interpersonal. 



98 • Marta Rizo García

Cuadro 1
Mapa conceptual de la concepción fenomenológica de la comunicación

Fuente: Elaboración propia. 

Como se puede observar, el mapa conceptual pone énfasis en el papel que 
juegan los significados del mundo incorporados por los sujetos –los acervos o 
repositorios de conocimiento disponible- en situaciones de interacción. Dichos 
sujetos están marcados por sus biografías personales, por su socialización, y la 
comunicación entre ellos produce o hace posible lo que llamamos relaciones 
sociales cotidianas, mismas que se estructuran a partir de rituales sociales. 

A modo de ejemplo: abordajes empíricos 
de la intersubjetividad y la vida cotidiana en la investigación 
en comunicación intercultural

A modo de ejemplo, se presentan brevemente dos proyectos de investigación 
en curso que se están desarrollando en el marco de la línea de investigación en 
Comunicación Intercultural de la Academia de Comunicación y Cultura de la 
Universidad Autónoma de la Ciudad de México. El objetivo de las siguientes 
líneas es mostrar el uso de conceptos de la sociología fenomenológica en dos 
investigaciones empíricas, motivo por el cual no se profundiza en los resultados 
preliminares de los proyectos, sino más bien en los marcos teóricos-conceptuales 
de los mismos. 



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 99
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

La primera investigación lleva por título “Subjetividades y diferencias en 
situaciones de interculturalidad. Inmigrantes latinoamericanos en la Ciudad de 
México” e incluye como conceptos básicos a la subjetividad, la intersubjetividad 
y la interculturalidad. Por las peculiaridades del presente artículo, explicamos 
únicamente los dos primeros. 

El concepto de subjetividad del que parte la investigación se aborda a partir 
de dos vertientes. Por una parte, la concepción fenomenológica de la subjetivi-
dad, expresada por autores como Schütz, Berger y Luckmann, entre otros, de la 
cual se retoman los conceptos de mundo de la vida, sentido común e intersub-
jetividad. Por otra parte, se toman en cuenta concepciones que, aún y tomando 
en cuenta la dimensión subjetiva de la vida, la comprenden como estrechamente 
relacionada con lo objetivo o estructural. De esta vertiente retomamos los con-
ceptos de habitus y campo,10 de Pierre Bourdieu (1980; 1990), y la estructura, 
de Anthony Giddens (1995). La conjunción de ambas vertientes nos permite 
comprender a la subjetividad como la cultura incorporada, interiorizada por los 
sujetos, pero en tensión con el conflicto resultante de las relaciones de poder, 
de las relaciones que objetivan las diferencias sociales. 

En las situaciones de interculturalidad, centro de interés de la línea de in-
vestigación, la subjetividad se presenta como contraparte de la diferencia, de 
lo que los sujetos perciben como distinto y ajeno a sí mismos. Por este motivo, 
nos parece que el concepto de “sentido común” puede ayudar a comprender 
cómo es que los sujetos, en situaciones de interculturalidad, construyen lo que 
les es familiar y conocido y lo que les es extraño y distante. En estos casos, 
consideramos que el sentido común se erige en una especie de frente, que 
puede convertirse tanto en espacio de ruptura y conflicto como en espacio de 
negociación. 

Pese a que el proyecto a penas está arrancando, nos parece útil esta presen-
tación, con el fin de ver cómo se puede emplear un concepto teórico como es 
la intersubjetividad en una investigación empírica. En este caso, la intersubjeti-
vidad se retoma como el espacio en el que se ponen de manifiesto las tensiones 
entre la identidad y la diferencia, entre lo propio y lo ajeno. La objetivación 
de dichas tensiones en situaciones de comunicación intercultural se logrará a 

10El habitus se comprende como el conjunto de disposiciones incorporadas que guían –y en 
ocasiones determinan- las acciones, valoraciones y percepciones de los sujetos. El campo se 
corresponde con la dimensión objetivada de la realidad social, materializada en instituciones 
con reglas concretas y con capitales (sociales, culturales, económicos) diferenciados.



100 • Marta Rizo García

partir de la aplicación de dos técnicas de investigación cualitativas: la historia de 
vida y la observación participante. La primera pretende recuperar la trayectoria 
de vida de los inmigrantes latinoamericanos en la Ciudad de México,11 con el 
fin de descubrir los elementos y situaciones que han facilitado u obstaculizado 
la integración de los sujetos en la ciudad. Ello dará cuenta de asuntos como 
la autopercepción y la heteropercepción, procesos que, sin duda, pasan por el 
establecimiento de relaciones de comunicación intersubjetivas en la vida co-
tidiana. La segunda técnica permitirá una aproximación a las prácticas en las 
que participan los sujetos del estudio, mismas que posibilitarán la objetivación 
de sus interacciones cotidianas en diferentes espacios y entornos de la Ciudad 
de México. 

El uso de la historia de vida parte, en este trabajo, de algunas ideas como 
las siguientes: el sujeto que vive en el mundo social está determinado por su 
biografía y por su experiencia inmediata, única e irrepetible. Es desde esta 
experiencia personal donde el sujeto capta y aprehende la realidad, la significa 
y, desde ese mismo lugar, se significa a sí mismo. Al respecto, y como ya se ha 
dicho anteriormente, Schütz habla de un “repositorio de conocimiento dispo-
nible”, generado por la biografía y posición de cada individuo en el espacio y 
el tiempo.

El segundo proyecto en curso lleva por título “Competencias intercultura-
les de los estudiantes de dos universidades de la Ciudad de México”, y se está 
desarrollando como proyecto interinstitucional entre las dos universidades 
implicadas en el estudio: la Universidad Autónoma de la Ciudad de México 
–de carácter público- y la Universidad Intercontinental –de carácter privado-. 
La investigación tiene como fin explorar qué papel juega la trayectoria de vida 
de los estudiantes en la incorporación de disposiciones –y por tanto habilida-
des- hacia la diferencia, hacia lo otro. En estos momentos se ha concluido la 
primera fase del trabajo, la aplicación de un cuestionario a una población de 
80 estudiantes, mismo que ha permitido dar cuenta de los principales puntos 
de tensión que los sujetos señalan como obstáculos para su interacción con 
personas distintas. 

11En este punto cabe aclarar que la muestra contemplada incluye a 48 inmigrantes, 12 de 
cada una de las siguientes nacionalidades: colombiana, chilena, cubana y argentina. En los 
cuatro casos, se está trabajando con informantes que llevan de 0 a 2, de 2 a 5, de 5 a 10, de 
10 a 15, de 15 a 20 y más de 20 años residiendo en la Ciudad de México.



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 101
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

En esta investigación planteamos que las competencias comunicativas inter-
culturales no pueden desligarse del complejo entramado de las construcciones 
y puentes diversos de articulación del sentido ni de la intersubjetividad. Si bien 
el sujeto construye su subjetividad a partir de una serie de experiencias propias, 
únicas e individuales, marcadas por su situación biográfica, no puede obviarse 
fácilmente que en la construcción de esta subjetividad incide con mayor o menor 
fuerza la información sobre un mundo social y cultural predeterminado que 
opera como un marco de referencia colectivo y compartido por el sujeto con 
otros. Aquí entra, pues, el concepto de mundo de la vida, un mundo inter-
subjetivo (Schütz, 1993). Es por lo anterior que esta investigación contempla 
a la intersubjetividad como concepto marco de la comunicación intercultural 
y en consecuencia de las competencias comunicativas que se despliegan en 
situaciones de interculturalidad, es decir, en situaciones donde los diferentes 
sujetos negocian significados comunes que les permiten entender y comprender 
el universo de sentidos de los otros con quienes interactúan. 

En síntesis, en ambas investigaciones se concibe a la intersubjetividad 
como espacio de interacción, como marco en el que tienen lugar las relaciones 
entre un nosotros y un ellos. Por otra parte, se asume al mundo de la vida de 
los informantes como lugar desde el cual los sujetos interactúan, significan a 
su entorno, a sí mismos y a los otros. La intersubjetividad como fundamento 
de las relaciones cotidianas, por un lado, y el mundo de la vida como marco 
contextual en el que tienen lugar dichas relaciones, por el otro, se erigen como 
conceptos básicos en ambos trabajos en curso. 

Cierre

Las investigaciones sobre comunicación interpersonal, abundantes en el campo 
académico de la comunicación en México, pueden nutrirse con algunos de los 
conceptos presentados en este texto. Lejos de ser conceptos que se quedan en el 
espacio de lo teórico, tienen una elevada capacidad heurística en tanto permiten 
hacer objetivas situaciones de interacción cotidiana. 

El propósito de este texto ha sido explorar algunas de las ideas básicas de la 
sociofenomenología de Alfred Schütz para ver qué tanta relación tienen con la 
comunicación y, concretamente, con la interacción social. El concepto central de 
la propuesta de Schütz es la intersubjetividad, comprendida como fundamento 
de la vida social, como relación entre sujetos que provee de sentidos y significados 
a las acciones que cada uno de ellos realizan en el mundo de la vida cotidiana. 



102 • Marta Rizo García

La intersubjetividad, por tanto, es el escenario en el que se desarrolla toda 
relación de interacción. O lo que es lo mismo, es siempre interacción, implica 
siempre relación de dos sujetos distintos. Para la sociología fenomenológica, la 
intersubjetividad es el proceso que posibilita la construcción de los consensos 
en torno a los significados de la realidad social. Y como hemos visto con los 
ejemplos de abordajes empíricos, las situaciones de comunicación intercultural 
ofrecen un terreno muy fértil de investigación para abordar la intersubjetividad 
y la construcción de lo propio y lo ajeno por parte de sujetos distintos. 

El descubrimiento del otro es la materia prima de la interacción: la interac-
ción es siempre comunicación con otro distinto a uno mismo, y es mediante 
este proceso que los sujetos sociales adquieren capacidad reflexiva para verse a sí 
mismos y para instituir o dar forma y sentido a la realidad social que los rodea. 
La aparición de los otros es para el hombre un fenómeno complejo. Como 
afirma Cárdenas (2003), “de entre las cosas con que el hombre se enfrenta en el 
mundo, hay una singular que lo asombra y hasta lo confunde: los otros hombres, 
a quienes reconoce características similares a las suyas e idéntica capacidad de 
experimentarse a sí mismo y al mundo”. Como se ha podido ver, la investigación 
en comunicación, sobre todo la que atiende a procesos interpersonales, puede 
tomar en cuenta algunos de los conceptos de la sociología fenomenológica 
presentados en este texto, tales como la intersubjetividad, el alterego, el mundo 
de la vida y la acción, por citar algunos. Las reflexiones presentadas son sólo 
una pequeña síntesis de lo que puede aportar la sociología fenomenológica al 
pensamiento sobre la comunicación, concretamente a lo que denominamos 
comúnmente comunicación interpersonal. 

Bibliografía
Berger, P.; Luckmann, T. (1993). La construcción social de la realidad. Buenos Aires: 

Amorrortu. 
Blumer, H. (1968). S ymbolic Interaccionism. Perspective and Method. Englewood 

Cliffs: Prentices Hall. 
Bourdieu, P. (1980). El sentido práctico, Taurus, Madrid. 
Bourdieu, P. (1990). Sociología y cultura. México: Fondo de Cultura Económica. 
Cárdenas, G. (2003). Constructivismo y Comunicación. Recuperado el 13 de abril 

de 2006, de http://www.ecampus.cl/Textos/chumanas/Gustavo_Cardenas/2/
construc.htm 

Estrada, M. (2000, mayo/agosto). La vida y el mundo: distinción conceptual entre 
mundo de vida y vida cotidiana, Sociológica, Año 15, Núm. 43, 103-151. 



La intersubjetividad y la vida cotidiana como objetos de estudio de la ciencia • 103
                        de la comunicación: exploraciones teóricas y abordajes empíricos

Galindo, J. (2003). Notas para una comunicología posible. Elementos para una matriz 
y un programa de configuración conceptual-teórica. Recuperado el 8 de abril 
de 2006, de http://www.geocities.com/comunicologiaposible1 

Giddens, A. (1995). La Constitución de la Sociedad. Buenos Aires. Amorrortu. 
Goffman, E. [1959] (1972). La presentación de la persona en la vida cotidiana. 

Buenos Aires: Amorrortu.
_______. (1971). Relaciones en público. Microestudios del orden público. Madrid: 

Alianza Editorial. 
Grathoff, R. (1989). Milieu und Lebenswelt. Einführung in die phänomenologische 

Soziologie und die sozialphänomenologische Forschung. Francfort del Main: 
Suhrkamp Verlag. 

Hernández, R. D.(2000, mayo/agosto). Cultura y vida cotidiana. Apuntes teóricos 
sobre la realidad como construcción social, Sociológica, Año 15, Núm. 43, 
87-102.

Husserl, E. [1913] (1986). Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Libro primero: Introducción general a la fenomenología. Tra-
ducción de José Gaos. México: Fondo de Cultura Económica. 

Husserl, E. [1954] (1992). Invitación a la fenomenología. Barcelona: Paidós. 
Martín, M. (1993). La comunicación en la vida cotidiana. La fenomenología de Alfred 

Schütz. Pamplona: Ediciones Universidad de Navarra. 
Mead, G. H. [1934] (1968). Espíritu, persona y sociedad. Desde el punto de vista del 

conductismo social. Barcelona: Paidós. 
Rizo, M. (2004). Interacción y comunicación. Apuntes para una reflexión sobre la 

presencia de la Interacción en el campo académico de la comunicología, en 
Martell, Lenin (coordinador) Hacia la construcción de una ciencia de la co-
municación en México. Ejercicio reflexivo 1979-2004, Asociación Mexicana 
de Investigación de la Comunicación (AMIC), México, pp. 101-124. 

_______. (2005, primavera). La Psicología Social y la Sociología Fenomenológica. 
Apuntes teóricos para la exploración de la dimensión comunicológica de la 
interacción, Global Media Journal en Español, Volumen 1, Número 3. 
Recuperado el 5 de abril de 2006, de http://gmje.mty.itesm.mx/articulos3/
articulo_4.html 

_______. (2005). Comunicología, Psicología Social y Sociología Fenomenológica. 
Exploraciones teóricas para la conceptualización de la interacción y la comunica-
ción, en Calles, Jorge Alberto (editor) Anuario de la Investigación de la Co-
municación CONEICC, Número XII, CONEICC, México, pp. 105-127. 

Schütz, A.(1972). Fenomenología del mundo social. Introducción a la sociología 
comprensiva. Buenos Aires: Paidós. 



104 • Marta Rizo García

_______. (1979). El problema de la realidad social. Buenos Aires: Amorrortu.
_______. (1993). La construcción significativa del mundo social. Barcelona: Pai-

dós. 
Schütz, A.; Luckmann, T. (1977). La estructura del mundo de la vida. Buenos 

Aires: Amorrortu.
Vizer, E.A. (1982). “La televisión, sus efectos y funciones. Aportes al análisis de 

ciertas hipótesis y puesta a prueba en una investigación piloto sobre esco-
lares”, Tesis Doctoral, Buenos Aires. 

_______. (2003). La trama (in)visible de la vida social. Comunicación, sentido y 
realidad. Buenos Aires: La Crujía. 

Weber, M.1978). Ensayos de metodología sociológica. Buenos Aires: Amorrortu. 
Xirau, R.[1964] (2002). Introducción a la historia de la filosofía. México: UNAM. 


	Recopilacion XIII Anuario de Investigacion CONEICC
	4772


