
Capítulo 19

Rehacer el tejido de Penélope: 
mujeres y reproducción de la emigración

Ana Leticia Gaspar Bojórquez*
Universidad del Valle de Atemajac

*Docente e Investigadora de la Universidad del Valle de Atemajac.

Una investigación que aborda la migración en una comunidad repre-
sentativa de Jalisco, a través de lo expresado por las mujeres relacionadas 
con los emigrantes, desde la perspectiva cultural, es decir, del estudio del 
habitus y las formas simbólicas de las comunidades, entendidos como 
el campo de fenómenos significativos, con el propósito de comprender 
cómo se producen, se transmiten, se reciben y se reproducen dichas 
formas simbólicas para fomentar la migración y conocer cómo están 
mediando las mujeres en la reproducción de este fenómeno.
	 Se decidió utilizar la entrevista semiestructurada como instrumento 
básico para la interlocución con las mujeres.
	 Se realizaron entrevistas a mujeres relacionadas con los emigrantes: 
esposas, madres, hermanas e hijas. Después del análisis del primer grupo 
de entrevistas, se establecieron las categorías de análisis y una primera 
triangulación con la teoría; se estableció la descripción del papel repro-
ductor que las mujeres están desempeñando respecto a la migración.

An investigation that approaches the migration in a representative commu-
nity of Jalisco, through analysis of the conversations with women related to 
the emigrants, from the cultural perspective, that is to say, from the habitus 
and the study of the symbolic forms of the communities; the main goal of 
this work is to understand the way that these symbolic forms are transmitted, 
they are received and reproduce to foment the migration and to know how 
the women in the reproduction of this phenomenon are mediating.
	 It was decided to use the interview focused like basic instrument for the 
interlocution with the women.



402 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

	 Interviews to women related to the emigrants were made: spouses, moth-
ers, sisters and daughters. After the analysis of the first group of interviews, 
the categories of analysis and one first triangulation with the theory settled 
down; finally, it presents the description of the reproductive paper settled 
down that the women are carrying out with respect to the migration.

			   San Francisco de Asís
			   Danos tu bendición para aguantar la ausencia de mi esposo,
			   La carne humana es débil y yo sin él puedo caer.
			   Ayúdame para que no me deje de mandar.
			   (Oración de una esposa de emigrante)

En recientes noticias se difundió que México se distingue como el segundo 
país expulsor de mano de obra a nivel mundial, con una salida anual de 485 
mil personas (Periódico Mural, 13/05/05); en la misma nota se afirma que la 
emigración libera al país de tensiones sociales causadas por la falta de empleos 
y que es benéfica para ambos países. Lo que no se menciona en esa nota es que 
la mayoría de ese casi medio millón de personas dejan atrás a sus familias, a 
sus madres, hermanas, esposas, novias, amantes, hijas; mujeres que permane-
cerán en sus pueblos esperando, en el mejor de los casos, las remesas que sus 
hombres les enviarán. Como se puede observar en los diferentes medios de 
comunicación, el abordaje del tema de la emigración sigue centrado en aspectos 
económicos y pareciera que se tratan de evadir los efectos que provoca a nivel 
cultural y humano.

La salida de mexicanos hacia Estados Unidos está generando, entre otros 
fenómenos, que las interacciones familiares se modifiquen, de tal forma que 
se observa una recomposición de roles que están incidiendo en la cultura 
patriarcal tradicional, como lo señala la Organización Internacional para las 
Migraciones:

Las relaciones entre cónyuges y entre padres e hijos pueden sufrir debido a 
esas ausencias. No es inusual que los migrantes dejen de mandar remesas si su 
permanencia en el extranjero se prolonga, lo cual deja a sus familias en una si-
tuación vulnerable. La migración también puede producir cambios importantes 
en la distribución tradicional de las tareas entre los hombres y las mujeres, y en 
la relación entre ambos. Cuando los hombres migran, sus esposas asumen nuevas 
obligaciones en el hogar y en ocasiones en su comunidad y por lo visto no se 
muestran muy dispuestas a renunciar a esa nueva autoridad cuando vuelven los 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 403

maridos. Las mujeres que migran suelen encontrar una nueva independencia. 
(OIM, 2000, p.36)

También el investigador Víctor Espinosa, en su obra El dilema del retorno. 
Migración, género y pertenencia en un contexto transnacional (1998) comparte 
esta visión al afirmar que:

...a nivel familiar, los migrantes también tienen que aprender a renegociar en cada 
retorno, sin importar la dirección del viaje, su lugar dentro de un hogar estructurado 
patriarcalmente pero en proceso constante de erosión. Esto implica el reconocimien-
to de la organización familiar, en el contexto de la migración transnacional, como 
arena de negociación de proyectos, identidades y pertenencias. (p.64)

Sin embargo, otros autores no están tan convencidos de que la estructura 
profunda de la cultura patriarcal realmente se transforme, como lo señalan 
Mónica Gendreau y Gilberto Giménez:

En cuanto a los efectos de este fenómeno, lo primero que salta a la vista en las 
familias nucleares es la notable ampliación y diversificación de las tareas asumidas 
por las mujeres, quienes además de desempeñar sus ocupaciones tradicionales, 
han ampliado su participación en tareas generadoras de subsistencia...Por otra 
parte, la ausencia de los maridos e hijos mayores ha originado una ampliación de 
la movilidad física de las mujeres...pero su identidad social sigue estando definida 
de manera fundamental por las prescripciones de una cultura patriarcal (Gendreau 
y Giménez, 2000, p. 188).

Postura que comparte Sergio Pardo Galván (1988):

No parece que la experiencia migratoria cambie mucho la concepción familiar del 
migrante. Rechazan las costumbres y las formas de relación, que a su modo de ver, 
caracterizan a la familia americana y siguen valorando sus propias concepciones 
sobre el papel de la mujer y el de los hijos (p. 220).

Estas variantes de los efectos que la emigración tiene sobre la estructura 
familiar justifican la necesidad de realizar más investigaciones sobre el tema, 
como la de este trabajo, además de profundizar en el rol que la misma familia 
y, en específico, las mujeres juegan en la transmisión de las formas simbólicas 
que refuerzan la migración.



404 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

Partimos, pues, del principio de que si bien el factor económico es la causa 
más evidente de la expulsión, en estas regiones existe “una cultura de la migra-
ción”, misma que se genera también dentro de la familia, quien promueve y 
justifica la decisión de emigrar. Por ello, se pretende describir la forma en que las 
mujeres, a través de la comunicación familiar interpersonal y grupal, colaboran 
en la construcción de un mundo simbólico que impulsa la emigración.

Es necesario aclarar que este trabajo presenta los primeros resultados, a 
manera de panorámica, de una investigación sumamente compleja, que com-
prende el análisis de más de cincuenta entrevistas realizadas a miembros de 
familia de emigrantes.

			   San Francisco de Asís
			   Te prometo, señor, que si le quitas lo borrachito a mi hijo Pedro
			   y lo socorres en el norte, te doy mi trenza y el ayuno de un mes.
			   Estamos muy necesitados, señor,
			   necesitamos esos dólares para comer mis nietos y yo.
			   Tu hija, Maru García.
			   (Oración dejada en la vestidura del Santo Patrono de Tala, Jalisco)

El camino del tejido: aspectos metodológicos

El objetivo general de este trabajo es el de presentar un primer acercamiento 
a la forma en que se va construyendo el proceso simbólico sobre la migración 
desde la perspectiva de las mujeres relacionadas directamente con los emigrantes, 
a través de lo expresado por ellas. 

La pregunta rectora de esta investigación es: ¿cuál es el papel que las mujeres 
directamente relacionadas con los emigrantes desempeñan en la mediación, 
la producción y reproducción simbólica del fenómeno de la migración?, de 
la cual se desprenden los siguientes cuestionamientos: ¿cómo interpretan la 
emigración las mujeres relacionadas con los emigrantes?, ¿cuál es el rol de las 
esposas, novias, hijas y madres de los emigrantes para la reproducción de las 
formas simbólicas relacionadas con la migración?, ¿cómo se producen, circulan 
y se reproducen las formas simbólicas?

Pierre Bourdieu nos proporcionó un marco conceptual para entender la 
migración como parte del capital simbólico de los habitantes de Tala, que nos 
permite describir la génesis de los procesos culturales de significado como efectos 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 405

estructurales de la dinámica de las prácticas de los agentes, así como establecer 
las condiciones que hacen posible la emergencia de constelaciones de sentido y 
definir la función que juegan los prácticas de los agentes en esa construcción; el 
concepto de habitus es fundamental para comprender la forma en las mujeres 
de los migrantes han interiorizado los esquemas sociales de la migración, se 
han apropiado de ellos y los acomodan de forma tal que se convierten en pro-
ductoras y reproductoras del fenómeno. El habitus, pues, nos explica la forma 
en que las mujeres relacionadas con los migrantes entienden el mundo y cómo 
intentan modificarlo, cómo conciben su espacio simbólico.

Nuestra aproximación metodológica es cualitativa, dado el carácter com-
prensivo de la investigación. Durante un período aproximado de seis meses, 
se llevaron a cabo las entrevistas a las mujeres relacionadas con emigrantes, 
que voluntariamente accedieron a platicar con nosotras. La mayoría de estos 
acercamientos se llevaron a cabo en el mismo domicilio de las entrevistadas.

Las entrevistas fueron realizadas a madres, esposas, amantes, hijas y hermanas 
de emigrantes. 

Este trabajo es una parte de una investigación que se viene realizando des-
de el año 2003, en el municipio de Tala, Jalisco, del cual se seleccionaron las 
siguientes localidades: Refugio, Cuisillos, Ahuisculco, Cuxpala y Navajas. 

Los criterios que se aplicaron para seleccionar este municipio son los si-
guientes:

1.	 La facilidad de acceso a la información, ya que se tiene contacto directo 
con informantes clave.

2.	 La falta de investigaciones previas sobre el fenómeno de la migración en 
este municipio de Jalisco, ya que Tala no aparece como expulsor en las 
fuentes oficiales. 

3.	 Se tiene registro oral de que los habitantes de Tala participaron en el 
Programa de Braceros, origen de la migración en otras zonas geográficas 
de Jalisco.

4.	 Una fuerte presencia de diferentes manifestaciones culturales relaciona-
das con la migración, como los Santos Patronos, y datos de inversión 
económica en las iglesias.

El municipio de Tala, con una población de 53, 616 habitantes (INEGI, 
2000) es, pues, un nuevo ejemplo de una comunidad de emigrantes, como 
muchas de las que posee México. 



406 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

 Para confirmar que el índice de migración fuera importante, se realizaron 
dos exploraciones en las poblaciones Ahuisculco y Navajas, respectivamente, 
ya que la información inicial de informantes clave no correspondía a los datos 
que presentaban las fuentes oficiales sobre el índice de migración.

El primer levantamiento de información, se llevó a cabo en el mes de febrero 
de 2004, en la localidad de Ahuisculco, de 7,035 habitantes, donde se aplicaron 
130 encuestas, en una muestra no probabilística de voluntarios; el levantamien-
to se llevó a cabo por zonas y especialmente, en el centro, después de misa de 
12:00 a la cual, según los informantes, asisten la mayoría de los familiares de 
los emigrantes. Entre los resultados, destacan los siguientes:

•	 92% de las familias encuestadas afirmó tener al menos un familiar emi-
grante.

•	 80% de los emigrantes son varones.
•	 34% de los emigrantes son hijos, y 20%, padres de la familia.
•	 El 52% de los emigrantes es casado.
•	 Respecto al nivel de escolaridad de los emigrantes se destaca que el 20% 

no concluyó la primaria; el 33% cursó primaria; 35%, secundaria; y 2%, 
licenciatura.

•	 El 46% se va a trabajar a California.
•	 El 38% de los emigrantes de Ahuisculco trabaja en el sector servicios; 

6%, en el agrícola; 10%, en labores domésticas y 13% como obreros.
•	 El 74% envía remesas de forma constante.

De acuerdo con la información proporcionada por el sacerdote de la iglesia 
principal de Ahuisculco, tanto el mobiliario como esculturas y adornos fueron 
financiados por los emigrantes. En el atrio se encuentra una placa que informa 
que alrededor de 100 familias de mexicanos, radicados en California, aportaron 
$476.00 USD cada una para la parroquia del pueblo.

El día 21 de marzo, se realizó otro levantamiento de información en la pobla-
ción de Navajas, con 4051 habitantes; allí se aplicaron 148 encuestas, de manera 
similar a las de Ahuisculco, y de los resultados se destacan los siguientes:

•	 El 85 % afirman tener familiares emigrantes.
•	 35% de los emigrantes son padres de familia y 36%, hijos varones.
•	 La edad del emigrante está concentrada en un rango de 19 a 45 años.
•	 Los niveles de escolaridad de los emigrantes registran los siguientes datos: 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 407

22%, primaria inconclusa; 46% finalizó la primaria; y 29% terminó 
secundaria.

•	 39% de los emigrantes ha laborado en California.
•	 21% labora o ha laborado en agricultura; 37%, en servicios.
•	 72% envía remesas a sus familiares.

En términos generales, estos datos coinciden con los oficiales en lo que 
respecta al estado de Jalisco, por lo cual se justifica realizar una investigación 
en una más de las comunidades expulsoras de la región.

Nuestra aproximación metodológica es cualitativa, dado el carácter com-
prensivo de la investigación. Durante un período aproximado de seis meses, 
se llevaron a cabo las entrevistas a las mujeres relacionadas con emigrantes, 
que voluntariamente accedieron a platicar con nosotras. La mayoría de estos 
acercamientos se llevaron a cabo en el mismo domicilio de las entrevistadas.

Las entrevistas fueron realizadas a madres, esposas, amantes, hijas y hermanas 
de emigrantes, quienes en una charla informal platicaron sobre sus experiencias 
como mujeres relacionadas con la migración; los tópicos previamente definidos 
fueron: experiencia migrante de algún familiar, su opinión sobre la migración, 
su opinión sobre las causas y consecuencias de la migración, los beneficios y 
perjuicios del fenómeno para la familia, usos de las remesas, características de 
la relación conyugal, amorosa o filial, entre otros.

Deshilar el tejido de Penélope: 
las voces de las mujeres, interpretación de la doxa

Después de transcribir las entrevistas, tres investigadoras las analizamos para 
establecer los primeros tópicos o constantes temáticas expresadas por las mujeres. 
Posterior al análisis individual, el grupo de investigadoras comparó los resulta-
dos hasta llegar a un consenso del que surgieron aquellas categorías temáticas 
que se consideraron definitivas y bien sustentadas, las cuales, a continuación, 
se describen y ejemplifican:

Determinismo social y religioso: el destino de las personas está determinado 
por los roles sociales que desempeñan. Las mujeres asumen su condición como 
algo dado, se cree que las reglas sociales no se pueden cambiar: 

Pues como ya me había entregado, pues ya no tenía decisión y me fui con él al norte 
de mojada... Es lo malo de ser mujer, uno no puede elegir, nomás nos esperamos a 
que nos escojan y ya (Magdalena, 37 años, esposa de migrante).



408 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

Soy mamá soltera y pues no me queda de otra más que trabajar para mantener a 
mi niño (Sonia, 19 años, madre soltera, migrante).

La aceptación de los miembros de la comunidad determina los actos indivi-
duales; esta presión se ejerce a través de la crítica social, abierta o subyacente:

...también Tala ya me había hartado siempre estaban hablando de mí, que si soy 
esto, que si soy del otro, yo siempre he sido muy amigable y alegre y eso en un 
pueblo significa ser piruja (Amelia, 33 años, esposa de migrante).

Se manifiesta que los procesos de adquisición del conocimiento es algo que 
se trae de nacimiento o no se trae, se sirve para ello o no, por lo cual no se 
puede desarrollar. Además, estudiar es una forma de pasar el tiempo y posee 
un valor simbólico cultural, pero no está relacionado con la producción, con 
el trabajo:

...pues como yo no serví para el estudio siempre trabajé en la casa porque mi papá 
decía que para qué estudiábamos que mejor le ayudáramos a mi mamá, pues nomás 
acabé la primaria y él se me hace que también no salió muy bueno para los libros y 
pues mis hijos tampoco, nomás acabaron la secundaria y con trabajos. (Cayetana, 
52 años, esposa y madre de migrantes).

En todas las entrevistas, la emigración está inmersa en el discurso cultu-
ral; se considera, básicamente como la alternativa para solucionar diversos 
problemas:

Desde chica mis papás me enseñaron a trabajar en norte (Emma, 35 años, mi-
grante).

La gente dice que lo deje, pero no puedo, es mi obligación aguantarlo hasta a veces 
pienso que lo mejor es que se vayan al norte, porque al menos Jaime está lejos de 
su padre y está bien, ganando su dinero y lejos de todo (Chela, 33 años, madre 
de migrante).

Es común que en las decisiones de emigrar se presente la intervención de una 
autoridad religiosa y a través de este tipo de mediación se busque la aprobación 
y ayuda de Dios en el acto de migrar:



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 409

El Padre (sacerdote) nos visitaba y hasta le presentó a un señor que pasaba gente, 
le dijo que luego le pagarían pero que lo importante es que ya se fueran (Carmen, 
39 años, hermana de migrantes).

Mi papá... no quiso irse solo, nos llevó a todo el razal, Dios nos iluminó...Nos 
inculcaron la devoción por San Francisco de Asis (Emma).

Yo nomás cerraba los ojos y le rezaba al divino preso y a la santísima virgen de Talpa, 
y así recé y recé hasta que crucé (Isabel, 56 años, migrante).

Situación subordinada de la mujer: No se presenta el equilibrio de poder 
entre la pareja; la mujer se representa anulada en lo que a decisiones familiares 
se refiere; a través de los procesos de comunicación familiar, la mujer se percibe 
y es percibida como un objeto, cosificada y sujeta a los designios de los otros:

Mi madre me enseñó a ser mujer, me enseñó a tortear, a cocinar, a tejer, a ser una 
buena esposa, así crecí ni estudié porque no se usaba, crecí para casarme y tener 
mis hijos. (Socorro, 71 años, madre de migrantes). 

...y pues si Humberto me respondió, pues yo tengo que estar con él, así me enseñó 
mi mamá y así la enseñaron a ella. Es lo malo de ser mujer uno no puede elegir, 
nomás nos esperamos a que nos escojan y ya. (Magdalena, 37 años, esposa de 
migrante).

Relación intrafamiliar: En la relación familiar se presenta la violencia, física 
o simbólica, como un mecanismo regulador de las relaciones de poder, espe-
cialmente de padres hacia hijos, de esposo a esposa:

...los más grandes se fueron pal norte porque ya no soportaban a su padre, imagí-
nese cuando llegaban a medias de la noche todos borrachos eran unos pleitos, mis 
hijas se me casaron porque ya estaban hartas; yo, si no me morí, es porque Dios es 
grande (Paula, 77 años, madre de migrantes).

Mi hermano desde chico se fue al norte porque ya no aguantaba a mi papá, pues 
nomás se la pasaba golpeando a mi mamá (Rocío, 31 años, hermana y madre de 
migrantes).



410 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

La imagen de la madre está relacionada con sacrificio por lo hijos; por lo 
tanto, estos manifiestan la obligación moral de ayudarla económicamente, para 
no sólo retribuirle su abnegación sino para protegerla del padre:

Yo siempre le dije que sus hermanos terminando la carrera se casaban y me ayuda-
ban, uno me compró una tele para mis novelas, otro mi estufita con cazuelas, así 
mis hijos me fueron comprando mis gustitos, pero Miguel se presionó porque el 
nomás nada, se me hace que ni le compraba nada a la novia por falta de dinerito. 
(Luz Elena, 68 años, madre de migrante).

... como toda madre me sacrifiqué para darles a mis 7 hijos estudios a los que 
quisieron y a los que no pues mi apoyo para sus negocios; el más grande se voló a 
irse a Estados Unidos con unos primos que le contaron que allá la pura feria, se fue 
cuando tenía 15 años ahora ya tiene 45 años y según él está feliz allá, dice que ya se 
acostumbró al trabajo y pues él ya tiene su vida hecha allá, hasta me arregló papeles 
para que fuera a ver a sus hijos, cuando voy me sacan a un montón de lados pero 
a mi no me gusta mucho (Socorro, 71 años, madre de migrantes).

Robertito ha hecho mucho por nosotros, siempre desde que su padre nos abandonó, 
él tomó el lugar del hombre de la casa y hasta me da pena que él no haga su vida y 
su familia por ver por nosotros, pero siempre en sus cartas me dice y cuando viene 
me dice que no hable de sacrificios cuando yo que soy su madre toda la vida me 
sacrifiqué por ellos. (Guadalupe, 55 años, madre y hermana de migrantes).

Imaginario amoroso femenino: Gran parte del discurso femenino se cons-
truye a partir de la relación con el varón, conformando un discurso amoroso 
romántico, idealizado:

...salí de mi casa con mis cosas sin imaginarme si iba volver o no, la verdad no sé 
cómo me animé, el amor hace que hagamos tantas barbaridades, pues me encontré 
con Ricardo, nos fuimos a un motel y de ahí nos fuimos al norte, ese día fui feliz 
sentía que estaba en una película de amor (Amelia, 33 años, esposa de migrante).

Las mujeres expresan que establecer una relación amorosa con un emigrante 
genera envidias entre las demás jóvenes; ser novia de un emigrante es obtener 
reconocimiento social:



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 411

Cuando uno se enamora todo lo ve de color de rosa y no ve los defectos del hombre 
amado, yo cuando me enamoré de Rodolfo tenía 17 años, aquí en el Refugio es 
muy común que los muchachos se vayan al norte y tener novio que viene cada año 
para navidad o para las fiestas, yo ya había tenido un novio norteño duré con él 5 
meses pero como estaba más chica y tenía más pretendientes pues lo terminé; pero 
cuando conocí a Rodolfo fue diferente, lo conocí para unas fiestas del pueblo, traía 
sus botas, sus chamarra buena, la verdad me apantalló, todas querían con él, me 
invitó a dar una vuelta a la plaza y de ahí a una terraza por un refresco, empezamos 
a salir en todas las fiestas, sentía bien que todos nos vieran cenar y que me vieran 
con él, que traía dólares y camioneta (Griselda, 22 años, madre soltera, novia de 
migrante).

La emigración como una forma de obtener reconocimiento social: En la jerar-
quía social, ser emigrante es ser especial, aceptado, admirado y envidiado; las 
familias de los emigrantes perciben que las condiciones sociales y económicas 
cambian cuando alguno de los miembros se va al Norte:

...todos los demás de mis hermanos trabajan en muchas cosas acá en el norte ya le 
hallamos, hasta muchos de los de Tala se quieren venir con nosotros pues nos dicen 
que estamos ricos, eso es cada año cuando lo visitamos a mí brother en Tala, llega-
mos todo en procesión llenos de regalos ya los sobrinos están grandes, nosotros ya 
no nos consideramos de Tala ya somos mas de allá que de acá... es bonito recordar 
cuando uno no tenía nada y poco a poco fuimos construyendo un porvenir espero 
que nuestros padres estén orgullosos de nosotros y que donde estén sigan rezando 
por uno, pues ellos nos abrieron el camino del norte. (Emma).

Yola se casó con uno de Navajas, ellos cuando se casaron se fueron al Norte, porque 
su esposo ya le tenía todo a ella, casa, carro y papeles. Ellos se me hacen bien boni-
tos, son iguales, a los dos les encanta andar con joyas, y bailar, ellos tienen su casa 
propia; como mi hijo en el norte me mandan fotos, sus casas, grandes y bonitas; 
Yola y Johnny tienen en Cuxpala otra casa, grande y bonita, cuando vinieron la 
pintaron de muchos colores. Ellos nomás tienen un hijo, a Jorgito, ese niño habla 
inglés y está grandote por la comida de allá, cada año vienen y sus conocidos quieren 
que les bauticen a sus niños, a ellos les encanta gastar, cada vez que vienen agarran 
la banda y la traen por la plaza, llenos de joyas y su ropa buena (Socorro, 67 años, 
madre de migrante).



412 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

A pesar de que no necesariamente las condiciones sociales y económicas del 
emigrante son favorables, en EUA, para ellos es muy importante representar 
el rol de triunfadores; así mismo, los varones aprovechan este “prestigio” para 
relacionarse con las jóvenes del pueblo, a quienes después, en muchos casos, 
abandonan:

Y con la fama de loca que tengo en Tala prefiero seguir en Estados Unidos y sólo 
venir para que vean que soy la esposa de Ricardo, que soy feliz en el norte, aparentar 
todo lo que no soy allá (Amelia, 33 años, esposa de migrante).

Ahora trabajo en una fábrica y nomás veo que muchos norteños vienen hacer sus 
gracias con las muchachas de aquí y se van dejándonos con los problemas...nos 
apantallan, nos engañan con sus dólares y con su ropa y como una no está acostum-
brada a ver eso pues nos creemos, pero a mí ya se me quitó lo mensa, ya no creo 
en los norteños ni mucho menos en los que vienen nomás a tener raza (Griselda, 
22 años, madre soltera, novia de migrante).

Pepe sigue viniendo pero me ve y como que ni nos conoce, sigue viniendo como 
muchos del norte, a embarazar y a engañar. (Mago, 19 años, madre soltera, ex- 
novia de migrante).

Estados Unidos es concebido como el lugar donde se puede vivir sin ser 
criticado por los demás, donde se puede hacer lo que uno quiera, especialmente 
si se es mujer:

Yo me quiero ir para allá, a comenzar una nueva vida, donde nadie te conozca y 
no conozcas a nadie; Tala es un pueblo, no puedes hacer nada porque ya te andan 
inventando chismes...dos de mis amigas de plano se tuvieron que ir de aquí a 
Estados unidos por lo mismo, porque de putas no las bajaban (Verónica, 25 años, 
migrante, hermana y sobrina de migrantes).

La comunicación interpersonal como medio privilegiado para la transmisión 
y reproducción de la cultura de la migración: en todas las entrevistas se señala, 
explícita o implícitamente, que la información sobre la migración se transmite 
oralmente, especialmente por los miembros de las familias; aunque los otros 
medios de comunicación son sumamente importantes, coincidimos con Berger 
y Luckmann en que “la experiencia más importante que tengo de los otros se 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 413

produce en la situación ‘cara a cara’, que es el prototipo de la interacción social 
y del que se derivan todos los demás casos”.(1969, p. 46).

La emigración está inserta en el discurso cotidiano, la experiencia se trasmite 
de forma oral, ya sea por familiares o amigos; las historias sobre los que se han 
ido al Norte van adquiriendo el carácter de leyenda:

El día que se fue mi papá, mi mamá llegó al gym por nosotras y llegó llorando, 
le pregunté que por qué lloraba y me dijo que porque mi papá nos quería mucho 
y que se tuvo que ir a Estados Unidos porque nos quería dar lo mejor, y que lo 
mejor estaba en el norte; mi hermanita casi se muere del grito que se aventó, yo no 
dije nada y siguió mi vida normal, como la de todos los niños que tenían un papá 
en el norte, cuando se fue yo estaba muy chica y también hice lo que hacen todos 
los niños, presumir que mi papá iba hablar inglés y que me iba a traer juguetes de 
allá, yo no lo vi como malo sino como bueno porque así yo también iba a platicar 
con mis amigas de mi papá el del norte, antes yo solo escuchaba: Mi papá me trajo 
juguetes que nadie trae porque solo los venden en Estados Unidos o mi papá ya va 
a llegar de Estados Unidos y nos vamos a ir a la playa y muchas cosas así (Araceli, 
17 años, hija de migrante).

Cuando conocí a Humberto acababa de llegar del norte y me contaba que él ganaba 
mucho dinero allá, que aquí nomás no la hace uno, él se fue muy chico al norte, 
aquí en Tala eso es bastante común, ya nomás de repente no ves a la gente y es 
porque ya se fue a trabajar al norte, yo estaba emocionada con Humberto con su 
forma de hablar inglés (Nena, 37 años, esposa de migrante).

En la cuadra siempre supimos de los muchachos que se iban al norte, a mi me daba 
remucho pendiente ver a mis comadres con el Jesús en la boca cuando se le iban 
sus muchachos, pues un día mi Migue se puso a decirme que él ya se iba como los 
vecinos al norte que ellos lo iban a pasar que ya les iba a agarrar la palabra (Luz 
Elena, 68 años, madre de migrante).

También, en forma oral, otros miembros de la comunidad construyen el 
discurso de la migración, como es el caso de los sermones impartidos por los 
sacerdotes en los cuales se alude constantemente a los hijos ausentes, discurso oral 
que se soporta en otro tipo de procesos simbólicos de comunicación como las 
fiestas patronales y las dedicadas a “los hijos ausentes”, en las cuales se compite por 
mostrar que se tienen más recursos económicos que el resto de la comunidad.



414 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

En los pueblos y ciudades medias del estado de Jalisco, la iglesia es algo 
más que un centro religioso, espiritual; la parroquia es el espacio físico en el 
que las diversas representaciones artísticas de santos y divinidades cobran vida: 
San Francisco de Asís no es una escultura de piedra o de madera, está vivo, 
escucha, lee, atiende las súplicas de sus fieles. El Divino Preso es un mediador 
entre lo divino y lo terreno, su sufrimiento lo hace humano, le da la posibilidad 
de entender las peticiones y ofrendas que las manos curtidas, de los poblado-
res escriben en hojas de cuadernos infantiles o en papel de estraza; retazos de 
peticiones redactados en un español propio, sin reglas de ortografía, porque 
en el cielo el idioma es lo de menos, lo que importa es que el Santo Patrono 
entienda la sentida petición y la haga llegar a su destino:

Divino Preso, te pido que me hagas el milagro que mi viejo llegue con bien al Nor-
te, que el Coyote lo cruce bien y rápido, para que pronto el compadre le consiga 
trabajo y ya me empiece a mandar mis dolaritos. (Recado pegado en la túnica de 
la imagen del Divino Preso, en la iglesia de Tala).

Así mismo, existe un discurso simbólico visual como son el tamaño de las 
casas construidas por emigrantes y la decoración de las mismas; así como el tipo 
de carro que se posee, en este caso camionetas con placas de Estados Unidos, el 
tipo de ropa: chamarra, tenis de ciertas marcas y la clase de electrodomésticos 
que se regalan a las madres. 

Cabe destacar que el poseer una antena parabólica es parte de este discurso 
visual y no es raro encontrar, como en el caso de Ahuisculco, modestas casas 
de adobe que sostienen sobre su débil techo una enorme antena:

Ahora en Tala nos creen ricos y mis sobrinos gozan cada vez que llegan agarrando la 
banda y andan con una muchacha luego con otra y así nomás andan, en sus carros 
Mercedes, Corvette, así es como se debe disfrutar la juventud y el dinero, allá los 
pobres ni salen del trabajo.(Emma.)

Juanito siempre tuvo el apoyo de sus hermanos para que se fuera al norte pero se 
quiso ir con su amigo Poncho el de enfrente, porque veía que la hermana de Poncho 
cada navidad llegaba cargada de buenas cosas, camionetas, pero ella se casó con un 
muchacho que él y su familia tienen años viviendo en el norte (Josefina, 75 años, 
madre de migrante).



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 415

Yo le doy gracias a la virgen por mis hijos, por eso yo sola y mis hijos los del norte 
le hacemos su fiesta especial su mero día el 12 de diciembre ya los demás le festejan 
en las fiestas de aquí que son en enero, pero nosotros nos organizamos para cantarle 
sus mañanitas, yo junto con mis hijos los de aquí le ponemos su castillos y su misa, 
casi siempre gastamos como 20 mil pesos pero mis hijos los del norte ponen la 
banda y el mariachi, y la gente ya sabe que nosotros ponemos la comida con lo que 
me mandan cada mes mis hijos(Socorro, 67 años, madre de migrante).

En síntesis, en todas las entrevistas, la migración está inmersa en el discurso 
cultural; se considera una tradición, como la alternativa para solucionar diversos 
problemas:

Para mi irse al norte, a Estados Unidos, era y es muy común; que mis vecinos, 
tíos, hermanos se vayan a trabajar a Estados Unidos no era raro (Ameli, 33 años, 
esposa de migrante).

El se fue muy chico al norte, aquí en Tala eso es bastante común. (Nena, 37 años, 
esposa de migrante).

Enredar la madeja de los sueños: el análisis a la luz de Bourdieu

Ante un fenómeno tan complejo como el de la migración de mexicanos hacia 
Estados Unidos de Norteamérica, no es fácil encontrar un abordaje teórico que 
nos explique cómo se ha ido construyendo la gran narrativa de la migración 
y cómo ésta ha sido producida, reproducida y difundida en las comunidades. 
Sin embargo, lo que queda claro es que se está trabajando con un fenómeno 
cultural, lo cual implica que el acercamiento teórico y metodológico deberá 
estar centrado en la conceptualización y análisis de la cultura:

Para Durand (1994) el “verdadero impacto de la migración” del lado mexica-
no radica realmente en que la gente de muchas localidades rurales y urbanas han 
aprendido a integrar el fenómeno a su manera de sobrevivir y han incorporado 
nuevos valores ligados al fenómeno a su vida cotidiana. Este proceso ha dado 
origen a una llamada “cultura de la migración” que ya forma parte del repertorio 
cultural de muchas regiones de México. Según el mismo autor, esa “cultura 
migratoria” es un sistema integrado de “normas, valores y sanciones que regulan 
la actividad migratoria” y que ha sido producto del perfeccionamiento de los 
“mecanismos de socialización que permite a los nuevos migrantes integrarse 



416 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

al flujo con facilidad y manejarse en sus circuitos” transnacionales (Durand, 
1994). Este autor, además, ha señalado algunos de los cambios generados por 
“la migración en la cultura cotidiana de los occidentales” a través de asuntos 
poco analizados como “los sistemas de normas, sanciones y valores (de la mi-
gración); la expresión y vivencias religiosas (de los migrantes); las costumbres 
acuñadas o modificadas a partir del contacto (con Estados Unidos); el conjunto 
de concepciones, juicios y evaluaciones sobre la vida, el trabajo y el futuro en 
ambos lados de la frontera . (En Espinosa, 1998, p. 49).

Habitus y migración

La búsqueda llegó hasta Pierre Bourdieu, sociólogo francés recientemente 
fallecido, quien proporciona una teoría social que recupera la síntesis entre el 
objetivismo y el subjetivismo, a través de su concepto del habitus.

Esta perspectiva ayuda a captar cómo está construido el fenómeno de la 
emigración tanto desde la sociedad como desde los mismos individuos, es decir, 
se busca entender cómo los sujetos se han apropiado de un fenómeno social, 
histórico y económico hasta “naturalizarlo” y asumirlo como construcción 
propia. El habitus, pues, nos explica la forma en que las mujeres relacionadas 
con los emigrantes entienden el mundo y cómo intentan modificarlo, cómo 
conciben su espacio simbólico: el habitus es una subjetividad socializada y está 
determinado históricamente: tanto el sentido del proceso de socialización (in-
ternalización de la estructuras sociales) como el sentido de que esas estructuras 
han sido creadas por generaciones anteriores. Tiene un doble aspecto: de un 
lado reproduce los condicionamientos sociales, pero al mismo tiempo consti-
tuye un productor de prácticas sociales, una gramática generadora de prácticas 
(Bourdieu, 1997, Pp. 19-20).

Yo soy hija, esposa, mamá, abuela y hasta bisabuela de migrantes, yo desde que nací 
he estado siempre dividida entre Tala y Estados Unidos, y lo peor es que nunca he 
ido y ni iré, se lo juro, nunca me iré ni de visita mucho menos para quedarme a 
vivir allá, ni que estuviera loca...El que quiera que venga y que me visite, si no fui 
de joven mucho menos ahora de vieja, mis hijas sí han ido y me cuentan; ya acabé 
con mis hijos, ya están casados y mi marido y yo nomás nos dedicamos a ver crecer 
a los nietos y a los bisnietos, ya que hace uno de viejo nomás esperar la muerte y 
esperar a los hijos. He sido feliz a pesar de las muertes de mis hermanos y de mis 
padres, ese Norte ha enterrado a mi familia y que mis nietos se van y no los veo 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 417

regresar y le pido a Dios por ellos, pero una que puede hacer si ellos se quieren 
ir eso ya es tradición familiar- me dicen mis hijos y mis nietos- y yo les digo que 
también es tradición que el Norte me los mate (Refugio, 71 años).

 
 Este concepto permite relacionar el comportamiento individual y las es-

tructuras sociales, proporcionándole a los sujetos la función de actores sociales, 
pero también les desarrolla un conjunto de competencias que hacen aparecer las 
prácticas sociales como espontáneamente adaptadas al medio, como producto 
“irreflexivo”; sin embargo esta aparente soltura con la que el sujeto vive en la 
esfera del mundo de la vida es el resultado de haber interiorizado la reglas del 
juego social, la lógica del campo, el de las condiciones objetivas de existencia 
según la posición social ocupada. Así, al escuchar la frialdad con la que los 
emigrantes relatan las dificultades que tienen para cruzar se puede pensar que 
no existe “conciencia del riesgo”, pero no es así, los riesgos están presentes en 
el discurso de la emigración, se sabe que se puede perder hasta la vida, pero si 
se logra cruzar la frontera, los logros recompensarán los riesgos:

...pues ya como me había entregado pues ya no tenia decisión y me fui con él al norte 
de mojada, también el no tenia papeles ya desde ahí empezamos mal, caminamos 
mucho, sentía frío pero me aguante tenía que estar con él, aunque no era mi esposo, 
era ya mi hombre y tenía que obedecerle, duramos dos días, al llegar vi las cosas 
muy tristes, llegamos a una casa donde había mas familias, todos amontonados 
(Emma, 35 años, migrante).
  	
El habitus funciona como un elemento constituyente de la cultura de la 

migración, mediada por el fuerte discurso de los emigrantes quienes, al regresar 
a sus lugares de origen, comparten su visión de la experiencia, aumentada y 
enriquecida, con los que se han quedado, de tal forma que este discurso social 
se reproduce por los mismos emigrantes y sus familiares:

Mientras que la migración prevalece cada vez más en la comunidad, cambia 
valores y percepciones culturales en formas que incrementan la probabilidad de 
la futura migración... A nivel de la comunidad, la migración se arraiga fuerte-
mente en el repertorio de conductas de la gente, y los valores asociados a ella se 
convierten en parte de los valores de la comunidad. Para los hombres jóvenes y 
en muchos escenarios también para las mujeres jóvenes, la migración se vuelve 
un rito de madurez, y aquellos que no intentan elevar su status con este movi-
miento internacional se les considera flojos, no emprendedores e indeseables 



418 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

(Reichert, 1982). Eventualmente, el conocimiento acerca de las comunidades 
y los empleos del exterior se difunden ampliamente y los valores, sentimientos 
y comportamientos característicos de la sociedad atractora se difunden amplia-
mente dentro de la región expulsora (Massey, 2000, pp. 28 y 29).

La migración como capital simbólico
  

Estrechamente relacionado con el concepto de habitus, se encuentra el de capital 
cultural y el simbólico considerado como un tener transformado en ser, una 
propiedad hecha cuerpo, que se convierte en parte integrante de la persona, un 
habitus (Andión, 1998, p. 62). Tanto el capital simbólico y el cultural como 
el económico funcionan como principios de diferenciación para integrar el 
espacio social.

No cabe duda que la experiencia de la migración está relacionada no sólo 
con el capital económico, sino de una forma más relevante, se ha transformado 
en parte del capital simbólico de las familias, como se puede observar en el 
testimonio que sigue:

...estoy bien contento y orgulloso de mis hijos, todos se fueron a buscar más centavos, 
porque aquí nomás se trabaja de peón en el campo - dice Don Rebodio en medio 
de un “Adiós, dona Mari”; “Adiós, Tía”- casi todos me deben centavitos aquí, presto 
los centavos que me mandan mis muchachos y ya con eso me ayudo cuando los 
voy a visitar, todos me conocen por ser de aquí y por prestar dólares (Fragmento 
de entrevista con un emigrante de retorno).

La misma dinámica del espacio social produce cambios en lo que es percibido 
por capital cultural y simbólico, y así, en las comunidades de emigrantes la 
educación escolar ha dejado de ser percibida como capital simbólico importante, 
como se puede observar en el siguiente testimonio:

...aquí en Tala casi todos los jóvenes se van al norte mis sobrinos, vecinos se han ido 
pero mi Arturo no se había volado, él siempre me decía: “mamá yo voy a terminar 
la escuela”...pero sus primos llegaron después de 3 años sin venir, llegaron con unas 
camionetas, con chamarras hasta le regalaron unos tenis a Arturo y como que se 
descontroló, pero siguió otro año en la escuela, hasta yo hablé con él y con su novia 
y le dije que lo mejor eran los estudios, su novia siempre me apoyó, al siguiente año 
volvieron a venir esos primos y como a parte son de la edad de Arturo, les gusta 
la misma música pues andaban parriba y pabajo con ellos, les ayudó a escoger un 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 419

terrenito, y fue cuando lo convencieron de irse, porque le decían que ellos todo lo 
que tenían y que él no tenía nada porque se la pasaba haciendo casitas de mentiritas, 
y que mientras él perdía el tiempo ellos ya tenían terrenos, carros, y buenas cosas, 
pues Arturo se armó a irse, su novia se enojó mucho porque se dio de baja en la 
escuela, nosotros lo apoyamos aunque no estuviéramos de acuerdo, pero él ya está 
grande y tiene que decidir, me dijo que ya se quería casar que ya tenía 5 años con 
Marielena que ya quería tener su familia y que quería comprarme cosas... (Estela 
45 años,, madre de emigrante).

En síntesis, el espacio social es incorporado en el habitus como una segunda 
naturaleza, como esquemas de percepción y como esquemas de acción y de 
valoración, tanto de oportunidades de acción como de objetos y bienes sim-
bólicos (Andión, 1998).

Habitus, familia y violencia simbólica

Evidentemente, el espacio social no es homogéneo y dentro de él se gestan 
interacciones que lo dividen y lo están confrontando, a las cuales Bourdieu 
denomina “campos”, concepto tomado de la física.

Según Bourdieu, un campo de interacción puede conceptuarse de manera 
sincrónica como un espacio de posiciones y diacrónicamente como un conjunto 
de trayectorias. Los individuos particulares se sitúan en ciertas posiciones en 
este espacio social y sigue, en el curso de sus vidas, ciertas trayectorias. 

Para efectos de esta investigación, se considera a la familia como un cam-
po, un espacio en el cual se presentan interacciones entre sujetos que poseen 
un origen social compartido, determinado por un contexto socio histórico 
marcado por la migración; en ese campo, tradicionalmente, los varones deben 
emigrar ya sea para continuar con su labor de proveedores, ya sea para probar 
su virilidad; las mujeres se quedan esperando el retorno de sus hijos y maridos, 
administrando la casa y educando a los hijos, y es en este contexto femenino 
familiar donde las historias sobre los emigrantes se construyen, se recrean, se 
transmiten y se internalizan: se producen y reproducen.

Es en la familia donde se da el principio colectivo de construcción de la 
realidad, en donde se “naturalizan” los procesos sociales; un espacio en el cual 
el sujeto se apropia de una realidad compartida y la hace suya hasta creer que 
él la construyó, por ello, el sociólogo francés dedica una buena parte de su obra 
al análisis de la categoría familia:



420 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

La familia asume en efecto un papel determinante en el mantenimiento del orden 
social, en la reproducción, no sólo biológica sino social y de las relaciones sociales... 
Es el sujeto principal de las estrategias de reproducción. El family discourse del que 
hablan los etnometodólogos, es un discurso de institución poderoso y actuante, 
que dispone de los medios para crear las condiciones de su propia comprobación 
(1997, pp. 130-137)

Esta idea se ilustra con parte del testimonio de Yolanda, de 15 años, hija 
de emigrante:

Mi papá regresó y le cumplió a mi mamá, se casaron en diciembre y mi papá siguió 
trabajando allá, dice mi mamá que es lo mejor para todos, porque allá ganas más 
y cada que viene nos trae muchas cosas: ropa, juguetes, cosas para la casa y dinero. 
Siempre llega de sorpresa a la casa pero casi siempre en diciembre y se va después 
del 10 de mayo, después de la comida de mis abuelitas y de mi mamá. Y habla todos 
los domingos, duramos como 1 o 2 horas hablando con él. Mi mamá primero habla 
después mi hermano el mayor, que es como nuestro papá, él nos cuida mucho a 
todos hasta a veces regaña también a mi mamá (mi mamá dice: tú estas peor que si 
estuviera tu padre). Después nosotros y por último mi mamá otra vez.
	 Así he vivido toda mi vida y no me imagino vivir con mi papá aquí, como que ya 
nos acostumbramos, nunca nos han dicho que si nos queremos ir a vivir a Arizona 
con mi papá, porque nos cuenta que allá se vive muy triste, que allá no hay nada 
que hacer más que trabajar y trabajar, yo no conozco más que en fotos y a veces 
se me antoja pero cuando oigo a mi papá se me quitan las ganas de ir, veo como 
son las casas y los amigos de mi papá y sus carros, eso es lo único que conozco y 
el lugar donde trabaja mi papá, en una fabrica haciendo ligas (por la mañanas) y 
en un bar de mesero (por la noche). Mi papá trabaja mucho, siempre que llega lo 
único que quiere hacer es estar con mi mamá y con mi abuelita y salir a comer con 
nosotros, mi papá siempre que regresa juega con nosotros y nunca nos regaña y por 
eso se pelea con mi mamá pero sabemos que nomás está por un ratito y cuando a 
veces nos hace enojar mi hermano Mario (el mayor) nos dice: “No le contesten a 
mi papá que al cabo ya casi se va y no lo tienen que hacer enojar”.

El último concepto tomado de Pierre Bourdieu es el de violencia simbólica 
entendido éste como todo poder que logra imponer significaciones e impo-
nerlas como legítimas disimulando las relaciones de fuerza en que se funda su 
propia fuerza (2001, p. 20). Bourdieu señala que el orden social se mantiene y 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 421

llega a ser eficiente con la complicidad de los propios dominados, esto es por 
la violencia simbólica.

Para Bourdieu y Passeron, toda acción pedagógica es objetivamente una 
violencia simbólica en tanto que imposición por un poder arbitrario, de una 
arbitrariedad cultural. La familia, en el caso de la migración, reproduce la 
violencia simbólica del sistema, a través de la acción pedagógica que se le ha 
otorgado:

Cuando cumplí los 14, entré a trabajar en la casa de Doña Pachita, ella siempre me 
daba la ropa de sus nietas, me peinaba y me explicaba porque las mujeres teníamos 
que cuidarnos mucho de los hombres, que las mujeres siempre corremos más peli-
gro que los hombres que las mujeres desde el momento que nos hacemos señoritas 
comenzamos a sufrir (Socorro, 67 años, madre de migrantes).

Emigrar es un acto de violencia simbólica y ésta se reproduce por los miem-
bros de la familia, especialmente en las relaciones de género y la generacional, 
como lo señala Sergio Pardo, investigador de El Colegio de Michoacán:

De los datos recabados por nuestra investigación podemos afirmar que la 
familia se convierte en el núcleo de producción y reproducción de la fuerza 
de trabajo migrante... La esposa, al igual que los hijos, también está sometida 
al hombre en casi todo. Ella debe obedecerlo y aceptar aun sus malos tratos. 
Por eso, a la mayoría de los hombres no les gusta la vida familiar en la Unión 
Americana.

Al campesino le gusta que lo traten en condiciones de igualdad, tanto en 
México como en Norteamérica, pero en cambio quiere mantener la sumisión 
de la mujer al hombre. La mujer es un ser inferior que hay que proteger, pero 
sobre la que se tiene autoridad para obligarle a hacer lo que el hombre quiera 
y a golpearla con cualquier pretexto. .. Hay que hacer notar que no sólo los 
padres propician esta situación, sino que aun las mismas madres de familia la 
favorecen y la reproducen. Las leyes son secundarias en la vida cotidiana del 
poblado. Ahí la ley que impera y se mantiene es el patriarcado. Los hombres 
mandan dentro de su familia... (Pardo, 1988, pp.212 –216).

Bourdieu y Passeron explican que la acción pedagógica sólo puede producir 
su efecto propio, o sea propiamente simbólico, en tanto cuanto que se ejerce 
en una relación de comunicación y cuando se dan las condiciones sociales de 
la imposición y de la inculcación, o sea, las relaciones de fuerza que no están 
implicadas en una definición formal de la comunicación.



422 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

Por la mediación de este efecto de dominación de la acción pedagógica 
dominante, las diferentes acciones pedagógicas que se ejercen en los diferen-
tes grupos o clases colaboran objetiva e indirectamente a la dominación de 
las clases dominantes por ejemplo, inculcación por las acciones pedagógicas 
dominadas de los saberes y actitudes cuyo valor ha sido definido por la acción 
pedagógica dominante en el mercado económico o simbólico: por ejemplo, el 
valor simbólico que se le atribuye al irse al norte o ser novia de un emigrante, 
o el escaso valor del estudio, o construir una casa:

Mi hermano que para ese entonces ya tenía 12 años, un día se le puso a mi papá, el 
no estaba en la primaria con nosotras, porque las únicas que íbamos a la primaria 
éramos las mujeres, a los hombres se los llevaba a trabajar de albañiles junto con 
él, nos decía:
	 “Los hombres se hacen hombres trabajando y como los hombres tragan pues 
tienen que trabajar para comer… las mujeres en la casa, cuidando a su madre y 
haciendo de comer para los hombres y para que se les quite lo brutas van a la es-
cuela, la escuela para los hombres no sirve, ahí uno no se enseña a trabajar, nomás 
pierde uno el tiempo, eso nomás es para las mujeres, si se pudiera hasta a tu madre 
la metía para que se le quitará lo pendeja” (Socorro).

Mi esposo nomás trabajaba en el Ingenio, yo no sé de dónde le salió la idea a mi 
hijo el grande de irse para allá, yo creo que del barrio sacó esa idea, porque aquí 
toda la muchachada trabajadora se va para el norte, los flojos se quedan, yo presumo 
a mis hijos con mis amigas, las viejitas de la cuadra, les enseño fotos y cosas para 
que animen a sus hijos a irse y también vayan a visitarlos y que las pasien como a 
mí (Delia, 53 años, madre de migrante).

La selección de significados que define objetivamente la cultura de un grupo 
o de una clase como sistema simbólico es arbitraria en tanto que la estructura y 
las funciones de esta cultura no pueden deducirse de ningún principio universal, 
físico, biológico o espiritual, puesto que no están unidas por ningún tipo de 
relación interna a la “naturaleza de las cosas” o a una “naturaleza humana”.

Sin embargo, en el discurso de la migración se aprecia el creerla como la 
solución “natural” para casi toda clase de conflictos. La migración es una relación 
significante que es producto de la historia y se ha “naturalizado”:

Es bonito recordar cuando uno no tenía nada y poco a poco fuimos construyendo un 
porvenir espero que nuestros padres estén orgullosos de nosotros y que donde estén 
sigan rezando por uno, pues ellos nos abrieron el camino del norte (Emma).



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 423

La familia, para los autores, funciona como la primera autoridad pedagógica, 
y es en la familia donde principalmente se gesta el fenómeno de la emigración, 
como lo señala Guillermo Fernández, investigador sobre la emigración en 
Michoacán:

Entre los efectos que la migración suscitó al interior de los pueblos proveedores de 
mano de obra en el Occidente, dos fenómenos se destacan por su probada capa-
cidad para perpetuar la migración misma: la profesionalización de la migración [y 
la “norteñización” de las comunidades. Ya habíamos advertido que la familia con 
migrantes (especialmente la documentada), al reproducirse lo hace como familia 
migrante por más que alterne cualquier otra actividad económica en México, y 
consecuente con ello, entonces, el individuo se forja y forma en su seno preparán-
dose para ser migrante, no campesino ni jornalero, no empleado ni obrero, sino 
“migrante” como categoría social y ocupacional, independientemente de que en 
los Estados Unidos trabaje en “el fil” [fields], lavando platos en algún “restorán”, 
paleando carbón en una “acerería”, arreglando jardines en el Westside, cortando 
pescado en una “canería” o alimentando una máquina forjadora, para sí mismo, su 
familia y su comunidad será migrante; su educación familiar, el modelado de sus 
convicciones, cierta preparación informal, entrenamiento y alguna capacitación, y 
hasta su ego, estarán orientados intencionalmente para formarle como un “migrante 
profesional”; podrá desdeñar el aprendizaje de un oficio, rehusarse a permanecer en 
la escuela hasta grados avanzados, despreciar la oferta de ser empleado o burócrata, 
mandar al demonio su obligación de prestar el Servicio Militar Obligatorio y hasta 
renegar de su fervorosa inclinación sacerdotal, para él, aspiración, aptitud, vocación, 
convicción, conveniencia, predilección, sueño y quizá hasta filiación política, se 
sintetizan en que al alcanzar la mayoría de edad podrá, por fin, demostrarse y de-
mostrar que es también migrante exitoso y afortunado. Después, al formar su núcleo 
familiar, sólo se replicará el patrón precedente, con las variantes que el tiempo y las 
condiciones vayan exigiendo (Fernández, 2003).

Asir una punta de la madeja de la migración: a manera de conclusión

Cuando esta investigación inició no percibimos lo complicado del tejido cultu-
ral que hilaba el fenómeno de la emigración y tampoco sabíamos la necesidad 
tan imperiosa que las mujeres de los emigrantes tienen de contar su historia: 
un relato, en su gran mayoría, de dominación, violencia física y simbólica, 
con la que las mismas mujeres no sólo colaboran sino que reproducen y di-



424 • Ana Leticia Gaspar Bojórquez

funden. Pierre Bourdieu nos proporcionó un marco conceptual para entender 
la emigración como parte del capital simbólico de los habitantes de Tala, que 
nos permite describir la génesis de los procesos culturales de significado como 
efectos estructurales de la dinámica de las prácticas de los agentes, así como 
establecer las condiciones que hacen posible la emergencia de constelaciones 
de sentido y definir la función que juegan los prácticas de los agentes en esa 
construcción; el concepto de habitus es fundamental para comprender la forma 
en las mujeres de los emigrantes han interiorizado los esquemas sociales de 
la emigración, se han apropiado de ellos y los acomodan de forma tal que se 
convierten en agentes del fenómeno.

Como se mencionó al inicio de este trabajo, estamos localizando algunos de 
los puntos que sostienen el tejido sociocultural que las mujeres hilvanan desde 
sus propios discursos, mismos que son comunicados en diversas formas a sus 
familias. Hasta hoy hemos deshilado las siguientes madejas: la de la emigración 
como habitus que se manifiesta en lo que hemos denominado como deter-
minismo social; la emigración como capital cultural y una forma de obtener 
reconocimiento social, tanto a nivel individual como familiar; la emigración 
como efecto de una relación intrafamiliar marcada por las diferentes formas 
de la violencia; la situación subordinada de las mujeres, asumida y reproduci-
da por ellas mismas, y manifestada en un imaginario amoroso que recrea las 
condiciones de la misma subordinación; todas estas entrelazadas por las agujas 
de la comunicación interpersonal, medio privilegiado para la transmisión y 
reproducción de la cultura de la emigración.

A través del diálogo directo, cada una de estas madejas se ha unido a las otras 
de forma tal que representan los diferentes niveles en que se presenta el fenóme-
no: el nivel macro social se manifiesta en el terreno de la institucionalización de 
la emigración, en la “naturalización” que los mismos actores sociales confieren al 
fenómeno, y es reforzada por el valor que las comunidades le otorgan. A nivel 
micro social, la familia se convierte en el centro de la reproducción de la cultura 
migratoria, y dentro de ella, la diferencia de los roles de género están muy bien 
delimitados: los varones son los primeros en emigrar, pero lo hacen con el apoyo, 
explícito o no, de sus mujeres, las cuales incluso generan las redes familiares 
que facilitan la emigración; es allí, en el hogar donde se construye el discurso 
épico que mitifica a los que se van, donde las madres y esposas manifiestan su 
satisfacción cuando reciben las remesas de los esposos e hijos, alrededor de los 
cuales tejen las leyendas que ocultan las condiciones precarias en las que viven 
sus hombres, y que alimentan un imaginario amoroso predominantemente 



Rehacer el tejido de Penélope: mujeres y reproducción de la emigración • 425

patriarcal, en el cual los varones poseerán rasgos dominantes y heroicos, mien-
tras que las mujeres se identificarán con el rol pasivo y subordinado: Ulises y 
Penélope reactualizados en el mundo cotidiano de Tala, Jalisco.

Bibliografía
Andión, E. (1999). Pierre Bordieu y la comunicación social. México: UAM.
Berger, Peter & Luckmann. (1968). La construcción social de la realidad. Argentina: 

Amorrortu.
Bordieu, P. (1992). Las reglas del arte. Barcelona, España: Anagrama.
Bordieu, P. (1997). Razones prácticas. España: Anagrama.
Bordieu, P. (1988). Cosas Dichas. España: Gedisa.
Bordieu, P. & Passeron, J. C. (2001). La Reproducción. Elementos para una teoría 

del Sistema de Enseñanza. España: Editorial Popular.
Durand, Jorge (coord.). (1996). El norte es como el mar. Entrevistas a trabajadores 

migrantes en Estados Unidos. México: Universidad de Guadalajara.
Durand, J. & Massey, D. (2001). Milagros en la frontera. Retablos de migrantes 

mexicanos a Estados Unidos. México: El Colegio de San Luis – CIESAS.
Espinosa, V. M. (1998). El dilema del retorno. Migración, género y pertenencia en un 

contexto transnacional. México: El Colegio de Michoacán.
Fernández, G. (2003). Crónica sincrónica de la migración michoacana hacia los 

Estados Unidos. El Colegio de Michoacán (paper).
Gendreau, M. y Giménez, G. (2000). Impacto de la migración y de los media en las 

culturales regionales tradicionales. En Castillo, Manuel Ángel; Lattes, Alfredo, 
y Santibáñez, J. (Coords.). Migración y Fronteras. México: México Norte, 
PyV editores, El colegio de la Frontera Norte, el Colegio de México.

Huerta, M. C. (2002). Hacia el norte: El imaginario colectivo y la migración 
hacia Estados Unidos de los habitantes de Tala, Jalisco. Tesis de Licen-
ciatura en Ciencias y Técnicas de la Comunicación. México: UNIVA.

Olabuenaga, J. & Ispizua, M. A. (1989). La descodificación de la vida cotidiana. 
Bilbao: Universidad de Deusto.

Organización Internacional para las Migraciones (OIM). Informe sobre las 
migraciones en el mundo en 2000.

Pardo Galván, Sergio (Coord.). (1988). Migración en el Occidente de México. México: 
El Colegio de Michoacán.

Thompson, J. (1998). Ideología y Cultura. México: UAM.


	Recopilacion XIII Anuario de Investigacion CONEICC
	4797


