Anuario de Investigacion CONEICC, Vol. I, No. XXV (2018), 30-38
ojs.coneicc.org.mx

CONEICC

La sacralizacion del miedo en el espacio urbano: el culto a
la Santa Muerte

Maria Concepcién Lara Mireles'*, Jorge Arturo Mirabal Martinez?

Resumen

El culto a la Santa Muerte es un fenédmeno sociocultural-religioso difundido ampliamente en México,
particularmente en los espacios urbanos mas vulnerables. En la linea de los estudios sobre cultura-comunicacién
urbana, se problematiza sobre las formas de socialidad en la ciudad como trama de las interacciones
comunicativas, proponiendo la articulacién entre espacio, significacién y accion. Desde el horizonte metodoldgico
historico y fenomenoldgico, la representacién social de la muerte y su “canonizacion” se construye en la
intersubjetividad, es decir, en las interacciones comunico-culturales entre sujetos histéricamente situados, en un
entramado social que revela la época de crisis, violencia e incertidumbre que se atraviesa.

Abstract

The cult of Santa Muerte is a social, cultural and religious phenomenon widely known in Mexico, particularly in the
most vulnerable urban spaces. This research takes place in the studies about urban culture and communication.
It problematizes the ways of sociality in the city, as part of the communicative process, making the link among
space, meaning and action. From the historic and phenomenological perspective, the social representation of
death and its "canonization" is constructed as a result from intersubjectivity. Meaning, through the interactions of
historically located subjects in their cultural communication, in a social context that reveals elements such as
crisis, violence and uncertainty.

Palabras Clave

Culto a la Santa Muerte, Interacciones comunicativas, Narrativa del miedo, Espacialidad simbdlica,
Subjetividades emergentes

Keywords

The cult of Santa Muerte, Communicative interaction, Narrative of fear, Symbolic spaciality, Emerging
subjectivities

" Doctora en Ciencias de la Comunicacién Social. Universidad Auténoma de San Luis Potosi, México.
2Doctor en Comunicacion Social. Universidad Auténoma de San Luis Potosi, México.
*Autor para correspondencia: laramireles@gmail.com

Introduccion sefiala el autor, “intentan recuperar poco a poco el camino,

durante un tiempo borrado, de la muerte” (p. 267).

La construcciéon social del fenémeno de la muerte .
. . En algunas culturas, ademds de las exequias y otras
es propia de cada cultura y cada época. Los pueblos . . .
o T » costumbres funerarias, se dan concepciones religiosas por
construyen un andamiaje de significacion en torno al hecho . iy
L ) 3 las que se deifica a la muerte, o el sefiorio sobre la muerte.
biolégico de la muerte de los seres queridos, rodeandolo ) . .
. o . . . Son productos culturales reflejo del contexto social, politico,
de ritualizaciones y celebraciones funerarias (Lara Mireles,

2009). La documentada obra de Philippe Ari€s (2008) habla
sobre las mentalidades o actitudes ante la vida y la muerte en

econémico e ideoldgico de los grupos humanos que las
profesan. Tal es el caso del culto a la Santa Muerte, surgido

. . . hace unos afios en México y difundido particularmente en
Occidente desde el Medioevo hasta la actualidad, las cuales,



La sacralizacion del miedo en el espacio urbano

31

barrios populares y las periferias de las ciudades entre la
poblacién de escasos recursos, como vendedores ambulantes

0 pequefios comerciantes.

Esta devocion representa un pastiche entre reminiscencias
prehispanicas y practicas religiosas del catolicismo popular.
Los lugares de culto son bdsicamente los espacios domésticos,
como la sala de la casa o la ventana que da a la calle, pequefios
altares en los corredores de los mercados, murales en bardas
de terrenos baldios y capillas improvisadas en las esquinas de

las calles.

La transformacién de los espacios domésticos,
comerciales o de simple transito en territorios sagrados
y culturales, esconde complejas operaciones de sentido o
procesos de construccion de significacion por parte de los
fieles-actores sociales, ya que los creyentes otorgan a esos
lugares un nuevo espesor simbdlico, transformandolos en
los espacios de la interaccién con los otros, los cercanos
que comparten la misma creencia, construyendo asi una
nueva narrativa urbana o compleja trama de interacciones

comunicativas y conformacidn identitaria.

1. Objetivo

El propésito general de este articulo es hacer visible
como se estd configurando una narrativa social emergente
o compleja trama de relaciones entre actores —seguidores
de la Santa Muerte- que crean redes de interaccién
comunicativa incorporando précticas rituales sincréticas, redes
de construccidn identitaria con formas ya tradicionales de
respaldo social, para configurar un nuevo rostro colectivo: el

de la emergencia de la subjetividad.

2. Discusion teorica

Ante la intuicién primera de la complejidad que se
enfrenta, se buscaron elementos que permitieran “leer”,
reflexionar, contextualizar e interpretar los hechos sociales,
que como bien apuntan Augé y Colleyn (2005: 12), no son
identificados como objetos estables, sino como conjuntos de
procesos que no cesan de evolucionar bajo la accién del ser
humano. Es decir, se debe crear un espacio de pensamiento,

en el horizonte de la hermenéutica contemporanea.

El marco epistemolégico y tedrico con el que se ha

sustentado este trabajo, problematizando el objeto de estudio,

es la tetradica perspectiva de andlisis: la complejidad y
la subjetividad en el doble entramado de la sociedad
postmoderna y de la formacién social mexicana. Por la
limitacién del espacio participativo, en este articulo solamente

se bosquejara dicho tetraedro paradigmatico.

No es posible abordar algin fenémeno social

desconociendo la configuracién postmoderna como
16gica cultural del capitalismo tardio. Sus tedricos hablan
de las dimensiones cultural, socioecondémica y geopolitica
de la postmodernidad y de la hipermodernidad, que ya se
estd gestando. El planteamiento bésico de esta investigacion
considera cémo la actual modificacién profunda del
tejido social se manifiesta, entre otras formas, a través
de la proliferaciéon de fenémenos de resacralizacién, que
paradéjicamente atraviesan y permean la sociedad del
conocimiento. Lipovetsky y Sebastién (2006: 97) abordan
el despertar de las espiritualidades y las nuevas demandas
de identidad en la hipermodernidad —superacién de la
etapa presentista de la postmodernidad— en la que se dan
los renacimientos religiosos, las resurrecciones étnicas, se
vigorizan los sistemas de referencia que remiten al pasado y
se refuerzan las preocupaciones por tener raices y memoria.
En México, uno de esos revivals étnico-religiosos es el culto
a la Santa Muerte, que esta reconfigurando una subjetividad

emergente entre sus adoradores.

Asi mismo, la perspectiva de la subjetividad es la
mirada y el ancla que permite entender las diferentes
mediaciones culturales, socioecondémicas y geopoliticas de la
postmodernidad, resultado y al mismo tiempo estructurantes

de ese mismo tipo de sociedad de la cual proceden.

Se considera que la matriz epistemoldgica y tedrica de
esta concepcion de la emergencia de las subjetividades, de
la indeterminacion y determinabilidad de los sujetos sociales
histéricos, es precisamente el pensamiento complejo. Se le
ha llamado ciencia postmoderna a la complejidad. Algo hay
de ello: la conciencia de la fragilidad del pensamiento, el no
teleologismo, el rechazo de los grandes sistemas racionales
y de las macro narrativas, asi como el surgimiento de una
conciencia ecoldgica son aspectos epocales que crean las
condiciones de apertura para aceptar una propuesta de ciencia

menos dogmdtica, més critica, mds dialégica y multicultural.

Ademds, no es posible reducir la densidad cultural

actual a la configuracion postmoderna occidental. La postura

CONEICC



32

Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

epistemoldgica compleja asume que hay varias légicas, y
que por lo tanto hay diferentes formas de acercarse a los
escenarios heterogéneos de la realidad. Por lo tanto, se plantea
que no es suficiente asumir solamente la postmodernidad
como referente tedrico-contextual del estudio. En México
no hay una formacién social tnica, no hay una sociedad
homogénea y monolitica. Por ello, al lado de Bauman se
recurre a pensadores como Guillermo Bonfil Batalla (1999),
analista de la sociedad pluriétnica y multicultural del México
contemporaneo, para entrar en una vertiente, en una relectura
de la realidad que no se restrinja al horizonte postmoderno.
También debe remitirse aqui a Hugo Zemelman, quien
magistralmente esboza el perfil de la indeterminacién y la

determinabilidad de los sujetos sociales de América Latina:

todas las

(...

concebidas estdn presentes y potencialmente

posibilidades de sujeto

vivas: son y somos occidentales, indios,
mestizos, desindianizados, hibridos, modernos,
posmodernos y arcaicos; (...) urbanitas rurales
y campesinos cosmopolitas; subordinados,
resistentes y protagdnicos; guiados por utopias y
practicas contingentes; definidos por identidades
sociales y culturales que se ponen en suspenso
en el mismo momento de ejercerlas, para
contradecirlas; con creencias en mitos y
congregados en ceremoniales y ritos, siendo a la
vez seculares; perteneciendo a un nuevo mundo

de memoria milenaria (1997: 12).

La simiente del pensamiento complejo con su horizonte
gnoseoldgico de historicidad de lo social, de no-linealidad, de
contextualizacion, de interdisciplinariedad ha encontrado un
terreno fértil en América Latina y se constituye como el marco
epistemoldgico y tedrico desde el cual se estd reformulando
el problema de la subjetividad, es decir, de la emergencia
y constituciéon de los sujetos sociales y la comprension
de la concepcién que del mundo social construyen sus
actores. Es este un horizonte de estudio de la realidad
social que gira alrededor de los actores, de sus modos de
vida cotidiana y sus formas de interpretar la realidad en
contextos témpora-espaciales determinados, ya que el espacio,
el movimiento y el tiempo son la forma de existencia del
hombre histdrico (Lara y Morin: 2006).

CONEICC

Se estd ante dos propuestas con congruencia interna mutua,
en didlogo y vinculacién recursiva, que tratan de aprehender la
realidad social desde la interrelacion entre sistemas y actores:
por un lado desde la complejidad y por el otro a través de la
construccion de la categoria de las subjetividades colectivas
(1a heterogeneidad de los sujetos sociales como manifestacion
de su historicidad); “desde la articulacién de lo objetivo
(sistemas, estructuras, instituciones) con lo intersubjetivo
(representaciones, identidades, vida cotidiana)” (Rodriguez
Salazar, 1996: 200).

Dos de los representantes mas destacados sobre la
subjetividad son Berger y Luckmann (2001). Ellos apuntan
a los universos simbdlicos como categorias matriciales
de significacién, los cuales legitiman sentidos, justifican
las interpretaciones que a través de la internalizaciéon un
grupo otorga a la realidad circundante y, por lo tanto,
aseguran el orden, la coherencia y el sentido a las biografias
individuales, resolviendo el caos o la fragil significacion
institucionalizada del mundo (Carretero Pasin, 2001: 2). Para
Berger y Luckmann, los universos simbdlicos son “cuerpos de
tradicidn tedrica que integran zonas de significado diferentes
y abarcan el orden institucional en una totalidad simbdlica”
(2001: 124). Se puede hablar entonces de “la matriz de todos
los significados objetivados social y subjetivamente reales;
toda la sociedad histdrica y la biografia de un individuo se
ven como hechos que ocurren dentro de ese universo” (2001:
35).

Para el objeto de estudio abordado en este articulo, esta
categoria tiene gran valor heuristico y metodoldgico, ya que
la integracién en un universo simbdlico permite el andlisis y
la interpretacion integral de las vivencias cotidianas, pero
también de las situaciones marginales, de las biografias
precarias (Reguillo, 2009), del fenémeno de la muerte y del

culto a la Santa Muerte.

3. Metodologia de abordaje

La tetradica perspectiva de andlisis: la subjetividad,
su articulacién con el pensamiento complejo y con el
paradigma de la postmodernidad, y la coexistencia del
mosaico multicultural mexicano, ha permitido encontrar
un angulo desde el cual pensar la realidad social y en

particular el fenémeno socio-cultural-comunicativo del culto a



La sacralizacion del miedo en el espacio urbano

33

la Santa Muerte, ya que las creencias religiosas se encuentran
asociadas a la forma en que un grupo social percibe y
construye la realidad en un juego dialdgico con el entorno, que
se convierte en estructurador, al tiempo que es estructurado. Se
tiene un horizonte epistemoldgico y tedrico interdisciplinario
con el cual intentar el entendimiento de las dindmicas
internas/externas de la gestacion y configuracién de esa
creencia, la dialéctica interna en que descansa la constitucién

de la subjetividad de las comunidades de fieles.

Por lo tanto, se delinean dos grandes horizontes de
produccién de significacion en torno a la representacion
social de la muerte y su “canonizacién”: el histérico y el
fenomenoldgico; y ante la imposibilidad de abordarlos por
extenso en este documento, se exponen solo sus principales

dimensiones:

3.1 Horizonte histérico: la construccion en el
tiempo de la representacion social de la muerte
y su deificacion
Se trata de encarar la concepcién de la muerte, su sentido,
el enucleamiento de la sociedad prehispdnica en torno a
su culto, pasando luego a la Conquista y la Colonia como
espacios reconfiguradores de una nueva subjetividad social
en la combinatoria cultural, para navegar posteriormente en

el marco referencial actual que ha sido llamado el de la

confluencia entre el México profundo y la sociedad del riesgo.

Un recorrido orientado por la perspectiva tedrica asumida que
permite incursionar en los escenarios histdrico-culturales con
sus flujos cambiantes y reconfiguradores de nuevos sujetos,
que constituyen el marco referencial de la concepcién de la
muerte, su deificacién y nuevas apropiaciones sociales de
sentido.

3.1.1 La muerte y su deificacion en el mundo

prehispanico
En el mundo prehispanico la muerte ocupd un lugar
preponderante al ser considerada como punto final y de
partida, como lugar para la generacién y regeneracién. La
muerte estaba integrada plenamente en la vida del universo
prehispdnico. Las deidades y las fiestas de la muerte con
su fuerte carga simbdlica demuestran el profundo arraigo
existencial de la muerte en la vida de las culturas prehispdnicas

(Johansson, 2003: 4).

No recordamos ningin otro pueblo —afirma
Eduardo Matos

representado la muerte en forma tan obsesiva

Moctezuma— que haya
como algunas de nuestras culturas prehispanicas.
(Culto a la muerte? Mds bien culto a la vida. ..

A través de la muerte (1971: 6).

Cuando los cronistas espafioles comenzaron a elaborar textos
sobre lo que ocurria en los pueblos nativos, existido una
confusidn respecto a la muerte: los espafioles crefan que tantas
manifestaciones en torno a la muerte reflejaban sentimientos
de miedo, de terror, tal y como se daba en su cultura
cristiano-europea-espafiola del siglo XVI: la muerte y el
juicio con su disyuntiva eterna del paraiso o el infierno.
Dicha percepcion era errénea y resultado del eurocentrismo
imperante en los conquistadores y su cerrazén frente a las
diferencias culturales. De hecho, estas expresiones tenian
meramente una funcidn catértica para quienes se quedaban
en el mundo terrenal. Para Johansson, mostraban el profundo
arraigo existencial de la muerte en la vida de las culturas
prehispénicas (2003).

Las deidades de la muerte en el México antiguo forman
parte precisamente de una concepcién cosmogoénica y
teleoldgica en la que se entremezclan diferentes mitos sobre
los dioses, la creacion del hombre y las diferentes regiones a
donde iban los muertos: el sol, el Tlalocan y el Mictlan. Se
trata de una conceptualizacion religiosa que se articula con
una concepcidn, por asi llamarla, arquitectdnica y unitaria
entre la tierra, los movimientos de los astros, el devenir de la
vida, de las estaciones, de los ciclos. Por ser un pueblo agricola
se tenia conciencia del ciclo de la naturaleza: el tiempo de
lluvia en que las plantas reverdecen, crecen y dan frutos; el
tiempo de sequias en el que no llueve y todo es muerte.

Estamos frente a una conjuncién de observaciones y
saberes cientificos plasmados en calendarios y edificios, y
de creencias miticas que otorgan sentido acabado a los
fendmenos cuando el conocimiento se muestra insuficiente,
pero que juntos forman el andamiaje de una cultura, de una
forma de vida colectiva

Sus deidades eran Mictlantecuhtli, Sefior de los muertos,
quien también era invocado cuando los espiritus trataban
de regresar al mundo, y Mictlancihuatl, ambos Sefores del

inframundo y moradores del Mictlan, “tierra de los muertos”;

CONEICC



34

Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

Tlaltecuhtli era la diosa de la tierra, devoradora de cadaveres

y encargada de parirlos a su destino final.

El calendario es una muestra de la importancia de

Mictlantecuhtli en la vida cotidiana en el mundo mexica.

Durante el calendario de 365 dias, se hace presente en la fiesta
doble integrada por las veintenas de Miccailhuitontli y Huey
Miccailhuitl. En el calendario de 260 dias, Mictlantecuhtli
aparece a la vez como Sexto Sefior del Dia, Quinto Sefior de
la Noche, patrén del dia Irzcuintli, de la trecena que inicia el /

Técpatl y su imagen es el signo del dia Miquiztli.

En el cédice Borgia, Mictlantecuhtli y Quetzalcéatl son
representados como principios opuestos y complementarios,
como la muerte y la exhalacién de vida que forman el ciclo
bésico del universo. A pesar de que Mictlantecuhtli era el
dios de la muerte, también estaba profundamente asociado a
la vida: en el inframundo se resguardaban las semillas de la
vida que en si mismas eran los antepasados difuntos. Se han
encontrado representaciones que tratan desde el momento de
la fecundacion, el embarazo y el parto y en estas siempre se

encuentra la imagen de Mictlantecuhtli.

3.1.2 Larepresentacion de la muerte en la Colonia

Europa ha conformado, a través de una larga tradicién
cultural, un cédigo de significacién o sistema de signos
desde la vision epistemologica de la iglesia catdlica. Uno
de los resultados de este proceso semiético es la simbologia
escatoldgica cristiana, o simbologia de la muerte, manifestada
a través del lenguaje artistico, en el que se conjuntaban
aquellos elementos que servian para adoctrinar o ilustrar
didacticamente pasajes de la Escritura y verdades de fe, o
bien, para incitar a los fieles a vivir de acuerdo a la moral

cristiana.

El eje referencial de la iconografia escatoldgica
ortodoxa-normatizada es la consideracién de la finitud de
la vida, de la entrada de la muerte en el mundo por la culpa
original del viejo Addan, y del triunfo de Cristo, nuevo Adén,

que vence a la muerte y al pecado.

Como ilustra Elsa Malvado, fue a través de la pintura, de
la escultura, de la musica, del teatro, que se buscé siempre
representar ante los creyentes la mortalidad de 1la humanidad,
la transitoriedad de la vida terrenal y la esperanza en una
vida futura de plenitud perenne o de condenacién eterna. En

el testamento de Felipe II se lee: “No hay cosa mas cierta

CONEICC

que la muerte. Ni més incierta que la hora de ella”. Esta
frase compendia el dnimo de los catdlicos, que esperaban
tener una “buena muerte” y para ello vivian preparados.
Incluso formaron cofradias de La Buena Muerte, asociaciones
que asistian a sus miembros para que pudieran recibir los
sacramentos a la hora del transito final, y que, ademds, les
garantizaban post mortem las oraciones de todos los cofrades

para la salvacién de su alma.

Este universo simboélico es el que se predica y se transmite
entre los indigenas de la Nueva Espafia como parte de los
procesos de occidentalizacidn. Se integra en la propuesta de un
nuevo esquema de interpretacion de la realidad, muy diferente
de la concepcidn de las deidades de la muerte del universo
mesoamericano. “El México antiguo no conocia ningtin Juicio
Final, ni infierno alguno que hiciera temblar a los hombres.
Faltando los supuestos, es natural que no hubiera algo como

una danza macabra precortesiana” (Westheim, 1983: 76).

3.2 Horizonte fenomenoldgico: el culto a la Santa
Muerte y las dinamicas internas y externas de
su configuracion simbolica

Toca ahora abordar el fenémeno de la devocién a la Santa
Muerte y su desarrollo; tratar de entender las dindmicas
internas/externas de la gestacién y configuracion de esa
creencia, configuradora de una estructura identitaria cultural

y religiosa.

En este punto, es necesario dejar en claro que la postura
de los autores no es en ninglin momento ni apologética
del movimiento, ni tampoco inquisitorial; este estudio no
pretende calificar o descalificar, desde una ideologia y
normativa preestablecidas. Lo que se busca es entender las
innovaciones de sentido que colectivamente va construyendo
la comunidad cultual; en este caso, la dialéctica interna en que
descansa la constitucién de una subjetividad emergente de las

comunidades de los fieles de la Santa Muerte.

Se intenta reunir y organizar el conjunto de

manifestaciones (practicas rituales) que realizan los
seguidores de la Santa Muerte y descubrir las dimensiones
culturales y simbdlicas que subyacen en ellas; estudiar
las interrelaciones comunicativas que se crean entre las
comunidades de fieles al compartir el mismo objeto de culto

y veneracién. La consecuente exploracion incluyé:



La sacralizacion del miedo en el espacio urbano

35

= El trabajo etnogrifico en mercados, vecindades,
templos, altares domésticos y un bar dedicado a “la
Santa”. Todo esto en la ciudad de San Luis Potosi y en
algunos lugares del Altiplano Potosino y de la regién
Media del mismo estado, asi como también, aunque
en menor medida, en la Ciudad de México, Culiacan,
Sinaloa; y Nuevo Laredo, Tamaulipas

= La observacidn participante en peregrinaciones hacia
santuarios de la Santa Muerte y en la celebracién de sus
liturgias.

= El manejo de entrevistas en profundidad e historias
de vida con informantes clave, como son las y los
guardianes del culto

= El andlisis del discurso de libros y revistas devocionales,
diseminadores del culto a la Santa Muerte

= La interpretacion de la iconografia escatolégica de la
efigie de la Santa Muerte desde la semiética de la

cultura.

A continuacién se resefian someramente y se interpretan

algunos hallazgos relevantes:

3.2.1 Laresignificacion de la efigie de la Santa Muerte

El fenémeno reciente del culto a la Santa Muerte en
Meéxico es una expresion religiosa sincrética y heterodoxa, en
la que perviven elementos de la tradicién indigena fuertemente
permeados por una lectura ambigua de la fe cristiana y una

dacién de sentido reidificante al icono de La Santisima.

Es fécil constatar que iconogrificamente hay semejanza
entre los objetos artisticos y religiosos prehispanicos referidos
a la muerte y el arte cristiano colonial. Sin embargo, su matriz
de significacion es totalmente distinta. Para el cristianismo,
la imagen de la muerte es solamente la representacion de la
mortalidad del hombre, no existe in re o per se, y por lo tanto,
no puede ni debe ser sacralizada, y su veneracién o adoracién

constituye una idolatria.

Pero no es de extrafiar que a veces los indigenas
interpretaran esos simbolos de acuerdo con sus antiguos
marcos de referencia, con sus imaginarios y representaciones
sociales que se negaban a desaparecer e hicieran un
collage de lo viejo y lo nuevo, transformando erréneamente
esos simbolos y relatos cristiano-occidentales en una
personalizacién de la muerte, en un objeto de culto y

veneracion. Son escasos los vestigios documentales que den fe

de esas practicas hibridas de religiosidad popular que articulan
referentes cristianos con rasgos de chamaneria, hechiceria y
adivinacidn, rastros de practicas muy arraigadas en la sociedad
teocratica mexica. Sin embargo, a través de historias de familia
se ha corroborado que auin en el México independiente se
dieron esas lecturas aberrantes o ambiguas del cristianismo,

postura que subyace en los seguidores de la Santa Muerte.

3.2.2 El simbolo: transfiguracion y manifestacion de lo
divino

3

El simbolo es wun signo que ‘“se caracteriza
fundamentalmente por la imposibilidad para el pensamiento
directo de captar su significado de una manera exterior
al proceso simbdlico mismo” (Garagalza, 1990: 50). La
simbolizacién es parte del proceso de semiosis por el cual,
el que interpreta, liga la imagen sensible con un sentido,
revistiéndola con un excedente de significacion. Es asi como

lo sensible es conducido a su sentido profundo: se transfigura.

El simbolo es lo inefable, “aquello para lo cual no existe
ningln concepto verbal, se manifiesta, se encarna, en y por la
imagen, se expresa en una figura. El simbolo es la epifania de
un misterio” (Durand, citado en Garagalza, 1990: 51). Por lo
tanto, la interpretacién del simbolo no se rige por un patrén
racional, ya que, apunta el mismo Garagalza: “Es el alma
del hermeneuta el lugar de manifestacién de esta realidad
simbdlica que, en cuanto tal, no es meramente objetiva por
cuanto que no es independiente ni existe separadamente del

yo que la medita”.

Aplicando esta visién al andlisis del signo de la Santa
Muerte, se puede decir que el proceso de simbolizacién o
el otorgamiento de ese significado inefable e invisible a la
imagen de la Santa Muerte, se da cuando el representamen es
dotado de connotaciones que lo sobrepasan, en concordancia
con las representaciones sociales del sujeto colectivo y con
la evolucién o revolucién y quiebre respecto de algunas

representaciones sociales normatizadas.

La claridad y la distincién no son caracteristicas del
simbolo: este no puede ser explicado de una vez por todas,
ni tiene un sentido univoco, sino que estd inmerso en la
ambigiiedad y en la oscuridad. Las maneras de avanzar para
crear cierta coherencia entre la imagen y el sentido son “las
redundancias miticas, rituales, iconogréficas” (Durand, 86:

18). Por eso la creencia en la Santa Muerte es alimentada

CONEICC



36

Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

con una ritualidad ecléctica y rebosante de objetos, de nuevas
précticas, inventadas por los promotores del culto, con la
referencia constante a las marcas indiciales de los favores
recibidos, con capillas y altares donde vuelve a imperar el
horror vacui del barroco y del rococé, abigarramiento que

genera una atmdsfera agobiante.

Los fieles van asi construyendo la simbolizacion de la
Santa Muerte a través de las practicas de veneracién y
adoracién privadas y publicas, como son: las advocaciones
con las que se refieren a ella, tales como la Santisima, la
Nifia Blanca, la Gran Sefiora, la Flaquita; la vestimenta que
la envuelve, semejante a la de las imdgenes marianas; los
actos solemnes de ceremonias de coronacién de sus efigies
que son veneradas piblicamente; el cetro que se coloca en sus
manos, la balanza, la guadafia; todos son indices que hablan
del reconocimiento del sentido simbdlico que tiene entre sus

fieles.

4. Reflexiones y aportaciones en torno al
objeto de estudio

A medida que se avanz6 en la presentacion de este estudio,
fue posible realizar una cierta reconstruccién conceptual
de los hallazgos. Para finalizar, se trata de articular los
postulados tedrico-epistemoldgicos con los descubrimientos
verificables que la inmersién en los horizontes histdrico
y fenomenolégico fueron mostrando, de relacionarlos e
interrelacionarlos, de encontrar sus mutuas dependencias para
descubrir las dimensiones cultural y simbdlica del fenémeno,
el universo de significaciéon que la comunidad cultual atribuye

a la realidad y que constituye su propia subjetividad.

4.1 El culto a la Santa Muerte y el imaginario
magico-religioso del miedo
La devocién a la Santa Muerte es un movimiento
constituyente y constitutivo de la sociedad del riesgo. Sus

adeptos miran hacia la muerte, personificada, como la tnica

certeza personal y grupal a la que le confian la vida.

Paradéjicamente la muerte se convierte en dadora de sentido

de la vida.

Los miedos, dice Rossana Reguillo (2000 y 2006) son
individualmente experimentados, socialmente construidos y
culturalmente compartidos, es decir, son constitutivos de la

subjetividad individual, modelan la subjetividad colectiva y se

CONEICC

integran al tejido simbdlico social. En el culto a la Santa
Muerte estos tres elementos se entrelazan y condicionan
mutuamente para construir la sociabilidad del miedo. Se ha
afirmado que el miedo a la muerte es el fantasma omnipresente
en la sociedad del riesgo. Berger y Luckmann (2001: 131)
plantean que en cualquier orden institucional es necesario
integrar el fenémeno de la muerte en un universo simbdlico
para legitimarla, es decir, para que los individuos de una
comunidad puedan seguir viviendo en sociedad después de la
muerte de otros y para que, anticipando la propia muerte, con
un terror mitigado, puedan seguir su vida cotidiana. Dificil
tarea, que sélo se puede lograr integrando el fenémeno de la

muerte dentro de un universo simbdlico.

Para los seguidores de la Santa Muerte, el miedo
omnipresente y liquido adquiere un rostro y un nombre: la
muerte misma, la propia muerte; pero la auto referencia es
desbordada por el referente religioso ancestral que estd en el
sedimento de la memoria colectiva. Entonces ponen en juego
una estrategia para aliviar la conciencia tan clara y cercana de
la propia mortalidad (mors certa, hora incerta): la estrategia
heterénoma religiosa de la reificacién o personalizacién y
sacralizacion de la muerte, que paraddjicamente protege de la

misma.

Es asi como la cultualizacién de la muerte viene a
otorgarle a la misma una dimensién simbdlica, que trasciende
el mundo de la experiencia cotidiana, el mundo de la vida.
Esto se evidencia a los ojos de los devotos con la creacién
de un icono, que remite a un imaginario que lo trasciende
y lo dota de sentido. Asi reificada la muerte, se mitiga el
terror ante el misterio, se puede seguir viviendo, y llega
a convertirse, paraddjicamente, en un simbolo sagrado de

certeza y de esperanza.

4.2 El dialogo recursivo entre dos universos de
significacion

Los cauces de la semiosis se encuentran ligados a los
procesos de subjetivacion social. En el caso de la Santa Muerte
es una comunidad de creyentes la que resignifica el fenémeno
de la creencia religiosa hegemonica en México -la cristiana- y
la orienta hacia un tipo de cultualidad que implica un rechazo
parcial de los nucleos invariables de sentido tradicionales y la

apertura a nuevos horizontes de sentido.



La sacralizacion del miedo en el espacio urbano

37

El flujo de la semiosis y la nueva condensacién de sentido
se ancla en el catolicismo popular, retoma el universo indigena
y, en tiempos de crisis, violenta, descerraja la doxa establecida
y construye una nueva propuesta cultural: la canonizacién
de la muerte. La alquimia hermenéutica nos entrega asi un
simbolo o signo acabado de la tension entre la finitud humana
y la dacién de vida, la Santa Muerte. Como en el universo
prehispanico, hoy se reencuentran los principios antagénicos

de muerte y vida.

Desde la perspectiva moriniana de la complejidad, el
culto a la Santa Muerte puede verse como un ejemplo de
bucle dialégico: es un vestigio, un reducto de una sociedad
sacralizada como la prehispanica, que se resiste a morir, y que
entabla un didlogo recursivo con otro universo de significacién
también sacralizado y teleoldgico, el cristiano occidental, el
cual le propone un nuevo esquema de interpretacién de la
realidad. El bucle dindmico sigue creciendo, en la integracion
de causas enddgenas y exdgenas, y hoy se orienta en una
determinada direccidn: desentierra a la muerte, con un nuevo
rostro, con una fuerza personalizada e individualizada, como
simbolo supremo que invita a sus seguidores a entrar en el

universo fascinante del misterio y de la noche.

Referencias

Aries, P. (2008). Morir en Occidente desde la Edad Media
hasta nuestros dias. Cérdoba, Argentina: Adriana
Hidalgo Editora.

Augé, M., y Colleyn J.P. (2005) Qué es la antropologia.

Barcelona, Espafa: Paid6s.

Bauman, Z. (2003). Comunidad. En busca de seguridad en un
mundo hostil. Madrid, Espafia: Siglo XXI.

Bauman, Z. (2008). Tiempos liquidos. Vivir en una época
de incertidumbre. Cd. de México, México: Consejo

Nacional para la Cultura y las Artes y Tusquets Editores.

Berger, L., y Luckmann T. (1997). Modernidad, pluralismo y

crisis de sentido. La orientacion del hombre moderno.

Barcelona, Espaiia: Paidos.

Berger, L., y Luckmann T. (2001). La construccion social
de la realidad. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu
Editores.

Bonfil Batalla, G. (1987). México profundo. Una civilizacion
negada. Cd. de México, México: Random House
Mondadori.

Carretero Pasin, A.E. (2001). “El poder de los imaginarios
sociales: una reflexion filoséfico-socioldgica en torno
a la legitimacién de la dominacién en las sociedades

posmodernas”. AllBusiness.com, enero. 1-10. Disponible
en: http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-
services

Durand, G. (1986). La imaginacion simbdlica. Buenos Aires,
Argentina: Amorrortu.

Garagalza, L. (1990). La interpretacion de los simbolos.
Hermenéutica y lenguaje en la filosofia actual.
Barcelona, Espaia: Anthropos.

Garagalza, L. (2002), Introduccion a la hermenéutica
contempordnea. Barcelona, Espafia: Anthropos.

Johansson, K. P. (2003). “La muerte en Mesoamérica”.
Arqueologia Mexicana, marzo-abril, n. 60. Cd. de
México, México: Editorial Raices. 46-53

Lara Mireles, M.C., y Morin, D. (2006). “Espacio, tiempo
y discursividad”, XIII Anuario de la Comunicacion
CONEICC, Cd. de México, México: CONEICC,
105-122.

Lara Mireles, M.C. (2009). “El culto a la Santa Muerte y el
redibujamiento de una identidad colectiva diferenciada”.
Memoria del XIII Encuentro Latinoamericano de
Facultades de Comunicacion Social. La Habana, 19-22
de octubre de 2009. Disponible en: www.felafacs.org/1
ahabana

Lara Mireles, M. C., Ortiz S., y Torres M. (2010). “De
Mictlantecuhtli a la Santa Muerte. Practicas culturales y
comunicativas en torno a la figura de la muerte desde la
sociedad mexica hasta la sociedad del riesgo”, Memorias
del XXII Encuentro Nacional AMIC, 2010. Version
electronica. Cd. de México, México: AMIC

Lipovetzky, G., y Sebastién, Ch. (2006). Los tiempos
hipermodernos, Barcelona, Espafia: Anagrama.

Matos Moctezuma, E. (1971). “La muerte en el mundo
prehispanico”. En Miccaihuitl. E]1 Culto a la Muerte.
Artes de México, n. 175. Cd. de México, México: Artes
de México. 6-36.

Morin, E. (2004). “La epistemologia de la complejidad”.
Gazeta de Antropologia 20. Consultada en http://hdl.ha
ndle.net/10481/7253. El texto corresponde a las paginas
43-77 de L’intelligence de la complexité, editado por
L’Harmattan, Paris, Francia: 1999. Traduccion de José
Luis Solana Ruiz.

Morin, E. (2007). Introduccion al pensamiento complejo.
Barcelona, Espafia: Gedisa editorial.

Reguillo, R. (2000). “Ciudad y comunicacién. La
investigacion posible”. En Orozco, G. (coordinador)Lo
viejo y lo nuevo. Investigar la comunicacion en el siglo
XXI. Madrid, Espaiia: Ediciones de la Torre, 33-49.

Reguillo, R. (2009). “México: contra el dbaco de lo bésico.
Agendas de pais y desafios para la comunicacién”.
En Martin Barbero, J. (Coordinador). Entre saberes
desechables y saberes indispensables. (Agendas de pais
desde la comunicacion). Bogota, Colombia: Friedrich
Ebert Stiftung. 37-49

CONEICC


http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-services
http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-services
www.felafacs.org/lahabana
www.felafacs.org/lahabana
http://hdl.handle.net/10481/7253
http://hdl.handle.net/10481/7253

38

Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

Rodriguez Salazar, T. (1996). “El itinerario del concepto
de mundo de la vida. De la fenomenologia a la teoria
de la accién comunicativa”. Comunicacion y sociedad,
Universidad de Guadalajara, n. 27 (1996, mayo-agosto),
199-214.

Westheim, Paul. (1983). La calavera. Cd. de México, México:
Fondo de Cultura Econémica.

Zemelman, H. (1997). “Presentacién”, en Le6n, Emma
y Zemelman, Hugo, Subjetividad: Umbrales del
pensamiento social, Barcelona, Espafia: Anthropos y
Ciudad de México, México: UNAM, 9-18.

Zemelman, H. (1997), “Sujetos y subjetividad en la
construccién metodolégica”, en Leén, Emma y
Zemelman, Hugo, Subjetividad: Umbrales del
pensamiento social, Barcelona, Espafia: Anthropos y
Cd. de México, México: UNAM, 21-35.

CONEICC



	Objetivo
	Discusión teórica
	Metodología de abordaje
	Horizonte histórico: la construcción en el tiempo de la representación social de la muerte y su deificación
	La muerte y su deificación en el mundo prehispánico
	La representación de la muerte en la Colonia

	Horizonte fenomenológico: el culto a la Santa Muerte y las dinámicas internas y externas de su configuración simbólica
	La resignificación de la efigie de la Santa Muerte
	El símbolo: transfiguración y manifestación de lo divino


	Reflexiones y aportaciones en torno al objeto de estudio
	El culto a la Santa Muerte y el imaginario mágico-religioso del miedo
	El diálogo recursivo entre dos universos de significación


