
Anuario de Investigación CONEICC, Vol. I, No. XXV (2018), 30-38
ojs.coneicc.org.mx

La sacralización del miedo en el espacio urbano: el culto a
la Santa Muerte
María Concepción Lara Mireles1*, Jorge Arturo Mirabal Martínez2

Resumen
El culto a la Santa Muerte es un fenómeno sociocultural-religioso difundido ampliamente en México,
particularmente en los espacios urbanos más vulnerables. En la línea de los estudios sobre cultura-comunicación
urbana, se problematiza sobre las formas de socialidad en la ciudad como trama de las interacciones
comunicativas, proponiendo la articulación entre espacio, significación y acción. Desde el horizonte metodológico
histórico y fenomenológico, la representación social de la muerte y su “canonización” se construye en la
intersubjetividad, es decir, en las interacciones comunico-culturales entre sujetos históricamente situados, en un
entramado social que revela la época de crisis, violencia e incertidumbre que se atraviesa.
Abstract
The cult of Santa Muerte is a social, cultural and religious phenomenon widely known in Mexico, particularly in the
most vulnerable urban spaces. This research takes place in the studies about urban culture and communication.
It problematizes the ways of sociality in the city, as part of the communicative process, making the link among
space, meaning and action. From the historic and phenomenological perspective, the social representation of
death and its "canonization" is constructed as a result from intersubjectivity. Meaning, through the interactions of
historically located subjects in their cultural communication, in a social context that reveals elements such as
crisis, violence and uncertainty.

Palabras Clave
Culto a la Santa Muerte, Interacciones comunicativas, Narrativa del miedo, Espacialidad simbólica,
Subjetividades emergentes
Keywords
The cult of Santa Muerte, Communicative interaction, Narrative of fear, Symbolic spaciality, Emerging
subjectivities

1Doctora en Ciencias de la Comunicación Social. Universidad Autónoma de San Luis Potosí, México.
2Doctor en Comunicación Social. Universidad Autónoma de San Luis Potosí, México.
*Autor para correspondencia: laramireles@gmail.com

Introducción

La construcción social del fenómeno de la muerte
es propia de cada cultura y cada época. Los pueblos
construyen un andamiaje de significación en torno al hecho
biológico de la muerte de los seres queridos, rodeándolo
de ritualizaciones y celebraciones funerarias (Lara Mireles,
2009). La documentada obra de Philippe Ariês (2008) habla
sobre las mentalidades o actitudes ante la vida y la muerte en
Occidente desde el Medioevo hasta la actualidad, las cuales,

señala el autor, “intentan recuperar poco a poco el camino,
durante un tiempo borrado, de la muerte” (p. 267).

En algunas culturas, además de las exequias y otras
costumbres funerarias, se dan concepciones religiosas por
las que se deifica a la muerte, o el señorío sobre la muerte.
Son productos culturales reflejo del contexto social, político,
económico e ideológico de los grupos humanos que las
profesan. Tal es el caso del culto a la Santa Muerte, surgido
hace unos años en México y difundido particularmente en



La sacralización del miedo en el espacio urbano 31

barrios populares y las periferias de las ciudades entre la
población de escasos recursos, como vendedores ambulantes
o pequeños comerciantes.

Esta devoción representa un pastiche entre reminiscencias
prehispánicas y prácticas religiosas del catolicismo popular.
Los lugares de culto son básicamente los espacios domésticos,
como la sala de la casa o la ventana que da a la calle, pequeños
altares en los corredores de los mercados, murales en bardas
de terrenos baldíos y capillas improvisadas en las esquinas de
las calles.

La transformación de los espacios domésticos,
comerciales o de simple tránsito en territorios sagrados
y culturales, esconde complejas operaciones de sentido o
procesos de construcción de significación por parte de los
fieles-actores sociales, ya que los creyentes otorgan a esos
lugares un nuevo espesor simbólico, transformándolos en
los espacios de la interacción con los otros, los cercanos
que comparten la misma creencia, construyendo así una
nueva narrativa urbana o compleja trama de interacciones
comunicativas y conformación identitaria.

1. Objetivo

El propósito general de este artículo es hacer visible
cómo se está configurando una narrativa social emergente
o compleja trama de relaciones entre actores –seguidores
de la Santa Muerte- que crean redes de interacción
comunicativa incorporando prácticas rituales sincréticas, redes
de construcción identitaria con formas ya tradicionales de
respaldo social, para configurar un nuevo rostro colectivo: el
de la emergencia de la subjetividad.

2. Discusión teórica

Ante la intuición primera de la complejidad que se
enfrenta, se buscaron elementos que permitieran “leer”,
reflexionar, contextualizar e interpretar los hechos sociales,
que como bien apuntan Augé y Colleyn (2005: 12), no son
identificados como objetos estables, sino como conjuntos de
procesos que no cesan de evolucionar bajo la acción del ser
humano. Es decir, se debe crear un espacio de pensamiento,
en el horizonte de la hermenéutica contemporánea.

El marco epistemológico y teórico con el que se ha
sustentado este trabajo, problematizando el objeto de estudio,

es la tetrádica perspectiva de análisis: la complejidad y
la subjetividad en el doble entramado de la sociedad
postmoderna y de la formación social mexicana. Por la
limitación del espacio participativo, en este artículo solamente
se bosquejará dicho tetraedro paradigmático.

No es posible abordar algún fenómeno social
desconociendo la configuración postmoderna como
lógica cultural del capitalismo tardío. Sus teóricos hablan
de las dimensiones cultural, socioeconómica y geopolítica
de la postmodernidad y de la hipermodernidad, que ya se
está gestando. El planteamiento básico de esta investigación
considera cómo la actual modificación profunda del
tejido social se manifiesta, entre otras formas, a través
de la proliferación de fenómenos de resacralización, que
paradójicamente atraviesan y permean la sociedad del
conocimiento. Lipovetsky y Sebastién (2006: 97) abordan
el despertar de las espiritualidades y las nuevas demandas
de identidad en la hipermodernidad –superación de la
etapa presentista de la postmodernidad– en la que se dan
los renacimientos religiosos, las resurrecciones étnicas, se
vigorizan los sistemas de referencia que remiten al pasado y
se refuerzan las preocupaciones por tener raíces y memoria.
En México, uno de esos revivals étnico-religiosos es el culto
a la Santa Muerte, que está reconfigurando una subjetividad
emergente entre sus adoradores.

Así mismo, la perspectiva de la subjetividad es la
mirada y el ancla que permite entender las diferentes
mediaciones culturales, socioeconómicas y geopolíticas de la
postmodernidad, resultado y al mismo tiempo estructurantes
de ese mismo tipo de sociedad de la cual proceden.

Se considera que la matriz epistemológica y teórica de
esta concepción de la emergencia de las subjetividades, de
la indeterminación y determinabilidad de los sujetos sociales
históricos, es precisamente el pensamiento complejo. Se le
ha llamado ciencia postmoderna a la complejidad. Algo hay
de ello: la conciencia de la fragilidad del pensamiento, el no
teleologismo, el rechazo de los grandes sistemas racionales
y de las macro narrativas, así como el surgimiento de una
conciencia ecológica son aspectos epocales que crean las
condiciones de apertura para aceptar una propuesta de ciencia
menos dogmática, más crítica, más dialógica y multicultural.

Además, no es posible reducir la densidad cultural
actual a la configuración postmoderna occidental. La postura



32 Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

epistemológica compleja asume que hay varias lógicas, y
que por lo tanto hay diferentes formas de acercarse a los
escenarios heterogéneos de la realidad. Por lo tanto, se plantea
que no es suficiente asumir solamente la postmodernidad
como referente teórico-contextual del estudio. En México
no hay una formación social única, no hay una sociedad
homogénea y monolítica. Por ello, al lado de Bauman se
recurre a pensadores como Guillermo Bonfil Batalla (1999),
analista de la sociedad pluriétnica y multicultural del México
contemporáneo, para entrar en una vertiente, en una relectura
de la realidad que no se restrinja al horizonte postmoderno.
También debe remitirse aquí a Hugo Zemelman, quien
magistralmente esboza el perfil de la indeterminación y la
determinabilidad de los sujetos sociales de América Latina:

(. . . ) todas las posibilidades de sujeto
concebidas están presentes y potencialmente
vivas: son y somos occidentales, indios,
mestizos, desindianizados, híbridos, modernos,
posmodernos y arcaicos; (. . . ) urbanitas rurales
y campesinos cosmopolitas; subordinados,
resistentes y protagónicos; guiados por utopías y
prácticas contingentes; definidos por identidades
sociales y culturales que se ponen en suspenso
en el mismo momento de ejercerlas, para
contradecirlas; con creencias en mitos y
congregados en ceremoniales y ritos, siendo a la
vez seculares; perteneciendo a un nuevo mundo
de memoria milenaria (1997: 12).

La simiente del pensamiento complejo con su horizonte
gnoseológico de historicidad de lo social, de no-linealidad, de
contextualización, de interdisciplinariedad ha encontrado un
terreno fértil en América Latina y se constituye como el marco
epistemológico y teórico desde el cual se está reformulando
el problema de la subjetividad, es decir, de la emergencia
y constitución de los sujetos sociales y la comprensión
de la concepción que del mundo social construyen sus
actores. Es este un horizonte de estudio de la realidad
social que gira alrededor de los actores, de sus modos de
vida cotidiana y sus formas de interpretar la realidad en
contextos témpora-espaciales determinados, ya que el espacio,
el movimiento y el tiempo son la forma de existencia del
hombre histórico (Lara y Morín: 2006).

Se está ante dos propuestas con congruencia interna mutua,
en diálogo y vinculación recursiva, que tratan de aprehender la
realidad social desde la interrelación entre sistemas y actores:
por un lado desde la complejidad y por el otro a través de la
construcción de la categoría de las subjetividades colectivas
(la heterogeneidad de los sujetos sociales como manifestación
de su historicidad); “desde la articulación de lo objetivo
(sistemas, estructuras, instituciones) con lo intersubjetivo
(representaciones, identidades, vida cotidiana)” (Rodríguez
Salazar, 1996: 200).

Dos de los representantes más destacados sobre la
subjetividad son Berger y Luckmann (2001). Ellos apuntan
a los universos simbólicos como categorías matriciales
de significación, los cuales legitiman sentidos, justifican
las interpretaciones que a través de la internalización un
grupo otorga a la realidad circundante y, por lo tanto,
aseguran el orden, la coherencia y el sentido a las biografías
individuales, resolviendo el caos o la frágil significación
institucionalizada del mundo (Carretero Pasín, 2001: 2). Para
Berger y Luckmann, los universos simbólicos son “cuerpos de
tradición teórica que integran zonas de significado diferentes
y abarcan el orden institucional en una totalidad simbólica”
(2001: 124). Se puede hablar entonces de “la matriz de todos
los significados objetivados social y subjetivamente reales;
toda la sociedad histórica y la biografía de un individuo se
ven como hechos que ocurren dentro de ese universo” (2001:
35).

Para el objeto de estudio abordado en este artículo, esta
categoría tiene gran valor heurístico y metodológico, ya que
la integración en un universo simbólico permite el análisis y
la interpretación integral de las vivencias cotidianas, pero
también de las situaciones marginales, de las biografías
precarias (Reguillo, 2009), del fenómeno de la muerte y del
culto a la Santa Muerte.

3. Metodología de abordaje

La tetrádica perspectiva de análisis: la subjetividad,
su articulación con el pensamiento complejo y con el
paradigma de la postmodernidad, y la coexistencia del
mosaico multicultural mexicano, ha permitido encontrar
un ángulo desde el cual pensar la realidad social y en
particular el fenómeno socio-cultural-comunicativo del culto a



La sacralización del miedo en el espacio urbano 33

la Santa Muerte, ya que las creencias religiosas se encuentran
asociadas a la forma en que un grupo social percibe y
construye la realidad en un juego dialógico con el entorno, que
se convierte en estructurador, al tiempo que es estructurado. Se
tiene un horizonte epistemológico y teórico interdisciplinario
con el cual intentar el entendimiento de las dinámicas
internas/externas de la gestación y configuración de esa
creencia, la dialéctica interna en que descansa la constitución
de la subjetividad de las comunidades de fieles.

Por lo tanto, se delínean dos grandes horizontes de
producción de significación en torno a la representación
social de la muerte y su “canonización”: el histórico y el
fenomenológico; y ante la imposibilidad de abordarlos por
extenso en este documento, se exponen sólo sus principales
dimensiones:

3.1 Horizonte histórico: la construcción en el
tiempo de la representación social de la muerte
y su deificación

Se trata de encarar la concepción de la muerte, su sentido,
el enucleamiento de la sociedad prehispánica en torno a
su culto, pasando luego a la Conquista y la Colonia como
espacios reconfiguradores de una nueva subjetividad social
en la combinatoria cultural, para navegar posteriormente en
el marco referencial actual que ha sido llamado el de la
confluencia entre el México profundo y la sociedad del riesgo.
Un recorrido orientado por la perspectiva teórica asumida que
permite incursionar en los escenarios histórico-culturales con
sus flujos cambiantes y reconfiguradores de nuevos sujetos,
que constituyen el marco referencial de la concepción de la
muerte, su deificación y nuevas apropiaciones sociales de
sentido.

3.1.1 La muerte y su deificación en el mundo
prehispánico

En el mundo prehispánico la muerte ocupó un lugar
preponderante al ser considerada como punto final y de
partida, como lugar para la generación y regeneración. La
muerte estaba integrada plenamente en la vida del universo
prehispánico. Las deidades y las fiestas de la muerte con
su fuerte carga simbólica demuestran el profundo arraigo
existencial de la muerte en la vida de las culturas prehispánicas
(Johansson, 2003: 4).

No recordamos ningún otro pueblo –afirma
Eduardo Matos Moctezuma– que haya
representado la muerte en forma tan obsesiva
como algunas de nuestras culturas prehispánicas.
¿Culto a la muerte? Más bien culto a la vida. . .
A través de la muerte (1971: 6).

Cuando los cronistas españoles comenzaron a elaborar textos
sobre lo que ocurría en los pueblos nativos, existió una
confusión respecto a la muerte: los españoles creían que tantas
manifestaciones en torno a la muerte reflejaban sentimientos
de miedo, de terror, tal y como se daba en su cultura
cristiano-europea-española del siglo XVI: la muerte y el
juicio con su disyuntiva eterna del paraíso o el infierno.
Dicha percepción era errónea y resultado del eurocentrismo
imperante en los conquistadores y su cerrazón frente a las
diferencias culturales. De hecho, estas expresiones tenían
meramente una función catártica para quienes se quedaban
en el mundo terrenal. Para Johansson, mostraban el profundo
arraigo existencial de la muerte en la vida de las culturas
prehispánicas (2003).

Las deidades de la muerte en el México antiguo forman
parte precisamente de una concepción cosmogónica y
teleológica en la que se entremezclan diferentes mitos sobre
los dioses, la creación del hombre y las diferentes regiones a
donde iban los muertos: el sol, el Tlalocan y el Mictlán. Se
trata de una conceptualización religiosa que se articula con
una concepción, por así llamarla, arquitectónica y unitaria
entre la tierra, los movimientos de los astros, el devenir de la
vida, de las estaciones, de los ciclos. Por ser un pueblo agrícola
se tenía conciencia del ciclo de la naturaleza: el tiempo de
lluvia en que las plantas reverdecen, crecen y dan frutos; el
tiempo de sequías en el que no llueve y todo es muerte.

Estamos frente a una conjunción de observaciones y
saberes científicos plasmados en calendarios y edificios, y
de creencias míticas que otorgan sentido acabado a los
fenómenos cuando el conocimiento se muestra insuficiente,
pero que juntos forman el andamiaje de una cultura, de una
forma de vida colectiva

Sus deidades eran Mictlantecuhtli, Señor de los muertos,
quien también era invocado cuando los espíritus trataban
de regresar al mundo, y Mictlancíhuatl, ambos Señores del
inframundo y moradores del Mictlan, “tierra de los muertos”;



34 Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

Tlaltecuhtli era la diosa de la tierra, devoradora de cadáveres
y encargada de parirlos a su destino final.

El calendario es una muestra de la importancia de
Mictlantecuhtli en la vida cotidiana en el mundo mexica.
Durante el calendario de 365 días, se hace presente en la fiesta
doble integrada por las veintenas de Miccailhuitontli y Huey

Miccaílhuitl. En el calendario de 260 días, Mictlantecuhtli

aparece a la vez como Sexto Señor del Día, Quinto Señor de
la Noche, patrón del día Itzcuintli, de la trecena que inicia el 1

Técpatl y su imagen es el signo del día Miquiztli.

En el códice Borgia, Mictlantecuhtli y Quetzalcóatl son
representados como principios opuestos y complementarios,
como la muerte y la exhalación de vida que forman el ciclo
básico del universo. A pesar de que Mictlantecuhtli era el
dios de la muerte, también estaba profundamente asociado a
la vida: en el inframundo se resguardaban las semillas de la
vida que en sí mismas eran los antepasados difuntos. Se han
encontrado representaciones que tratan desde el momento de
la fecundación, el embarazo y el parto y en estas siempre se
encuentra la imagen de Mictlantecuhtli.

3.1.2 La representación de la muerte en la Colonia

Europa ha conformado, a través de una larga tradición
cultural, un código de significación o sistema de signos
desde la visión epistemológica de la iglesia católica. Uno
de los resultados de este proceso semiótico es la simbología
escatológica cristiana, o simbología de la muerte, manifestada
a través del lenguaje artístico, en el que se conjuntaban
aquellos elementos que servían para adoctrinar o ilustrar
didácticamente pasajes de la Escritura y verdades de fe, o
bien, para incitar a los fieles a vivir de acuerdo a la moral
cristiana.

El eje referencial de la iconografía escatológica
ortodoxa-normatizada es la consideración de la finitud de
la vida, de la entrada de la muerte en el mundo por la culpa
original del viejo Adán, y del triunfo de Cristo, nuevo Adán,
que vence a la muerte y al pecado.

Como ilustra Elsa Malvado, fue a través de la pintura, de
la escultura, de la música, del teatro, que se buscó siempre
representar ante los creyentes la mortalidad de la humanidad,
la transitoriedad de la vida terrenal y la esperanza en una
vida futura de plenitud perenne o de condenación eterna. En
el testamento de Felipe II se lee: “No hay cosa más cierta

que la muerte. Ni más incierta que la hora de ella”. Esta
frase compendia el ánimo de los católicos, que esperaban
tener una “buena muerte” y para ello vivían preparados.
Incluso formaron cofradías de La Buena Muerte, asociaciones
que asistían a sus miembros para que pudieran recibir los
sacramentos a la hora del tránsito final, y que, además, les
garantizaban post mortem las oraciones de todos los cofrades
para la salvación de su alma.

Este universo simbólico es el que se predica y se transmite
entre los indígenas de la Nueva España como parte de los
procesos de occidentalización. Se integra en la propuesta de un
nuevo esquema de interpretación de la realidad, muy diferente
de la concepción de las deidades de la muerte del universo
mesoamericano. “El México antiguo no conocía ningún Juicio
Final, ni infierno alguno que hiciera temblar a los hombres.
Faltando los supuestos, es natural que no hubiera algo como
una danza macabra precortesiana” (Westheim, 1983: 76).

3.2 Horizonte fenomenológico: el culto a la Santa
Muerte y las dinámicas internas y externas de
su configuración simbólica

Toca ahora abordar el fenómeno de la devoción a la Santa
Muerte y su desarrollo; tratar de entender las dinámicas
internas/externas de la gestación y configuración de esa
creencia, configuradora de una estructura identitaria cultural
y religiosa.

En este punto, es necesario dejar en claro que la postura
de los autores no es en ningún momento ni apologética
del movimiento, ni tampoco inquisitorial; este estudio no
pretende calificar o descalificar, desde una ideología y
normativa preestablecidas. Lo que se busca es entender las
innovaciones de sentido que colectivamente va construyendo
la comunidad cultual; en este caso, la dialéctica interna en que
descansa la constitución de una subjetividad emergente de las
comunidades de los fieles de la Santa Muerte.

Se intenta reunir y organizar el conjunto de
manifestaciones (prácticas rituales) que realizan los
seguidores de la Santa Muerte y descubrir las dimensiones
culturales y simbólicas que subyacen en ellas; estudiar
las interrelaciones comunicativas que se crean entre las
comunidades de fieles al compartir el mismo objeto de culto
y veneración. La consecuente exploración incluyó:



La sacralización del miedo en el espacio urbano 35

El trabajo etnográfico en mercados, vecindades,
templos, altares domésticos y un bar dedicado a “la
Santa”. Todo esto en la ciudad de San Luis Potosí y en
algunos lugares del Altiplano Potosino y de la región
Media del mismo estado, así como también, aunque
en menor medida, en la Ciudad de México, Culiacán,
Sinaloa; y Nuevo Laredo, Tamaulipas
La observación participante en peregrinaciones hacia
santuarios de la Santa Muerte y en la celebración de sus
liturgias.
El manejo de entrevistas en profundidad e historias
de vida con informantes clave, como son las y los
guardianes del culto
El análisis del discurso de libros y revistas devocionales,
diseminadores del culto a la Santa Muerte
La interpretación de la iconografía escatológica de la
efigie de la Santa Muerte desde la semiótica de la
cultura.

A continuación se reseñan someramente y se interpretan
algunos hallazgos relevantes:

3.2.1 La resignificación de la efigie de la Santa Muerte

El fenómeno reciente del culto a la Santa Muerte en
México es una expresión religiosa sincrética y heterodoxa, en
la que perviven elementos de la tradición indígena fuertemente
permeados por una lectura ambigua de la fe cristiana y una
dación de sentido reidificante al ícono de La Santísima.

Es fácil constatar que iconográficamente hay semejanza
entre los objetos artísticos y religiosos prehispánicos referidos
a la muerte y el arte cristiano colonial. Sin embargo, su matriz
de significación es totalmente distinta. Para el cristianismo,
la imagen de la muerte es solamente la representación de la
mortalidad del hombre, no existe in re o per se, y por lo tanto,
no puede ni debe ser sacralizada, y su veneración o adoración
constituye una idolatría.

Pero no es de extrañar que a veces los indígenas
interpretaran esos símbolos de acuerdo con sus antiguos
marcos de referencia, con sus imaginarios y representaciones
sociales que se negaban a desaparecer e hicieran un
collage de lo viejo y lo nuevo, transformando erróneamente
esos símbolos y relatos cristiano-occidentales en una
personalización de la muerte, en un objeto de culto y
veneración. Son escasos los vestigios documentales que den fe

de esas prácticas híbridas de religiosidad popular que articulan
referentes cristianos con rasgos de chamanería, hechicería y
adivinación, rastros de prácticas muy arraigadas en la sociedad
teocrática mexica. Sin embargo, a través de historias de familia
se ha corroborado que aún en el México independiente se
dieron esas lecturas aberrantes o ambiguas del cristianismo,
postura que subyace en los seguidores de la Santa Muerte.

3.2.2 El símbolo: transfiguración y manifestación de lo
divino

El símbolo es un signo que “se caracteriza
fundamentalmente por la imposibilidad para el pensamiento
directo de captar su significado de una manera exterior
al proceso simbólico mismo” (Garagalza, 1990: 50). La
simbolización es parte del proceso de semiosis por el cual,
el que interpreta, liga la imagen sensible con un sentido,
revistiéndola con un excedente de significación. Es así como
lo sensible es conducido a su sentido profundo: se transfigura.

El símbolo es lo inefable, “aquello para lo cual no existe
ningún concepto verbal, se manifiesta, se encarna, en y por la
imagen, se expresa en una figura. El símbolo es la epifanía de
un misterio” (Durand, citado en Garagalza, 1990: 51). Por lo
tanto, la interpretación del símbolo no se rige por un patrón
racional, ya que, apunta el mismo Garagalza: “Es el alma
del hermeneuta el lugar de manifestación de esta realidad
simbólica que, en cuanto tal, no es meramente objetiva por
cuanto que no es independiente ni existe separadamente del
yo que la medita”.

Aplicando esta visión al análisis del signo de la Santa
Muerte, se puede decir que el proceso de simbolización o
el otorgamiento de ese significado inefable e invisible a la
imagen de la Santa Muerte, se da cuando el representamen es
dotado de connotaciones que lo sobrepasan, en concordancia
con las representaciones sociales del sujeto colectivo y con
la evolución o revolución y quiebre respecto de algunas
representaciones sociales normatizadas.

La claridad y la distinción no son características del
símbolo: este no puede ser explicado de una vez por todas,
ni tiene un sentido unívoco, sino que está inmerso en la
ambigüedad y en la oscuridad. Las maneras de avanzar para
crear cierta coherencia entre la imagen y el sentido son “las
redundancias míticas, rituales, iconográficas” (Durand, 86:
18). Por eso la creencia en la Santa Muerte es alimentada



36 Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

con una ritualidad ecléctica y rebosante de objetos, de nuevas
prácticas, inventadas por los promotores del culto, con la
referencia constante a las marcas indiciales de los favores
recibidos, con capillas y altares donde vuelve a imperar el
horror vacui del barroco y del rococó, abigarramiento que
genera una atmósfera agobiante.

Los fieles van así construyendo la simbolización de la
Santa Muerte a través de las prácticas de veneración y
adoración privadas y públicas, como son: las advocaciones
con las que se refieren a ella, tales como la Santísima, la
Niña Blanca, la Gran Señora, la Flaquita; la vestimenta que
la envuelve, semejante a la de las imágenes marianas; los
actos solemnes de ceremonias de coronación de sus efigies
que son veneradas públicamente; el cetro que se coloca en sus
manos, la balanza, la guadaña; todos son índices que hablan
del reconocimiento del sentido simbólico que tiene entre sus
fieles.

4. Reflexiones y aportaciones en torno al
objeto de estudio

A medida que se avanzó en la presentación de este estudio,
fue posible realizar una cierta reconstrucción conceptual
de los hallazgos. Para finalizar, se trata de articular los
postulados teórico-epistemológicos con los descubrimientos
verificables que la inmersión en los horizontes histórico
y fenomenológico fueron mostrando, de relacionarlos e
interrelacionarlos, de encontrar sus mutuas dependencias para
descubrir las dimensiones cultural y simbólica del fenómeno,
el universo de significación que la comunidad cultual atribuye
a la realidad y que constituye su propia subjetividad.

4.1 El culto a la Santa Muerte y el imaginario
mágico-religioso del miedo

La devoción a la Santa Muerte es un movimiento
constituyente y constitutivo de la sociedad del riesgo. Sus
adeptos miran hacia la muerte, personificada, como la única
certeza personal y grupal a la que le confían la vida.
Paradójicamente la muerte se convierte en dadora de sentido
de la vida.

Los miedos, dice Rossana Reguillo (2000 y 2006) son
individualmente experimentados, socialmente construidos y
culturalmente compartidos, es decir, son constitutivos de la
subjetividad individual, modelan la subjetividad colectiva y se

integran al tejido simbólico social. En el culto a la Santa
Muerte estos tres elementos se entrelazan y condicionan
mutuamente para construir la sociabilidad del miedo. Se ha
afirmado que el miedo a la muerte es el fantasma omnipresente
en la sociedad del riesgo. Berger y Luckmann (2001: 131)
plantean que en cualquier orden institucional es necesario
integrar el fenómeno de la muerte en un universo simbólico
para legitimarla, es decir, para que los individuos de una
comunidad puedan seguir viviendo en sociedad después de la
muerte de otros y para que, anticipando la propia muerte, con
un terror mitigado, puedan seguir su vida cotidiana. Difícil
tarea, que sólo se puede lograr integrando el fenómeno de la
muerte dentro de un universo simbólico.

Para los seguidores de la Santa Muerte, el miedo
omnipresente y líquido adquiere un rostro y un nombre: la
muerte misma, la propia muerte; pero la auto referencia es
desbordada por el referente religioso ancestral que está en el
sedimento de la memoria colectiva. Entonces ponen en juego
una estrategia para aliviar la conciencia tan clara y cercana de
la propia mortalidad (mors certa, hora incerta): la estrategia
heterónoma religiosa de la reificación o personalización y
sacralización de la muerte, que paradójicamente protege de la
misma.

Es así como la cultualización de la muerte viene a
otorgarle a la misma una dimensión simbólica, que trasciende
el mundo de la experiencia cotidiana, el mundo de la vida.
Esto se evidencia a los ojos de los devotos con la creación
de un ícono, que remite a un imaginario que lo trasciende
y lo dota de sentido. Así reificada la muerte, se mitiga el
terror ante el misterio, se puede seguir viviendo, y llega
a convertirse, paradójicamente, en un símbolo sagrado de
certeza y de esperanza.

4.2 El diálogo recursivo entre dos universos de
significación

Los cauces de la semiosis se encuentran ligados a los
procesos de subjetivación social. En el caso de la Santa Muerte
es una comunidad de creyentes la que resignifica el fenómeno
de la creencia religiosa hegemónica en México -la cristiana- y
la orienta hacia un tipo de cultualidad que implica un rechazo
parcial de los núcleos invariables de sentido tradicionales y la
apertura a nuevos horizontes de sentido.



La sacralización del miedo en el espacio urbano 37

El flujo de la semiosis y la nueva condensación de sentido
se ancla en el catolicismo popular, retoma el universo indígena
y, en tiempos de crisis, violenta, descerraja la doxa establecida
y construye una nueva propuesta cultural: la canonización
de la muerte. La alquimia hermenéutica nos entrega así un
símbolo o signo acabado de la tensión entre la finitud humana
y la dación de vida, la Santa Muerte. Como en el universo
prehispánico, hoy se reencuentran los principios antagónicos
de muerte y vida.

Desde la perspectiva moriniana de la complejidad, el
culto a la Santa Muerte puede verse como un ejemplo de
bucle dialógico: es un vestigio, un reducto de una sociedad
sacralizada como la prehispánica, que se resiste a morir, y que
entabla un diálogo recursivo con otro universo de significación
también sacralizado y teleológico, el cristiano occidental, el
cual le propone un nuevo esquema de interpretación de la
realidad. El bucle dinámico sigue creciendo, en la integración
de causas endógenas y exógenas, y hoy se orienta en una
determinada dirección: desentierra a la muerte, con un nuevo
rostro, con una fuerza personalizada e individualizada, como
símbolo supremo que invita a sus seguidores a entrar en el
universo fascinante del misterio y de la noche.

Referencias

Ariès, P. (2008). Morir en Occidente desde la Edad Media
hasta nuestros días. Córdoba, Argentina: Adriana
Hidalgo Editora.

Augé, M., y Colleyn J.P. (2005) Qué es la antropología.
Barcelona, España: Paidós.

Bauman, Z. (2003). Comunidad. En busca de seguridad en un
mundo hostil. Madrid, España: Siglo XXI.

Bauman, Z. (2008). Tiempos líquidos. Vivir en una época
de incertidumbre. Cd. de México, México: Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes y Tusquets Editores.

Berger, L., y Luckmann T. (1997). Modernidad, pluralismo y
crisis de sentido. La orientación del hombre moderno.
Barcelona, España: Paidós.

Berger, L., y Luckmann T. (2001). La construcción social
de la realidad. Buenos Aires, Argentina: Amorrortu
Editores.

Bonfil Batalla, G. (1987). México profundo. Una civilización
negada. Cd. de México, México: Random House
Mondadori.

Carretero Pasín, Á.E. (2001). “El poder de los imaginarios
sociales: una reflexión filosófico-sociológica en torno
a la legitimación de la dominación en las sociedades

posmodernas”. AllBusiness.com, enero. 1-10. Disponible
en: http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-
services

Durand, G. (1986). La imaginación simbólica. Buenos Aires,
Argentina: Amorrortu.

Garagalza, L. (1990). La interpretación de los símbolos.
Hermenéutica y lenguaje en la filosofía actual.
Barcelona, España: Ánthropos.

Garagalza, L. (2002), Introducción a la hermenéutica
contemporánea. Barcelona, España: Ánthropos.

Johansson, K. P. (2003). “La muerte en Mesoamérica”.
Arqueología Mexicana, marzo-abril, n. 60. Cd. de
México, México: Editorial Raíces. 46-53

Lara Mireles, M.C., y Morín, D. (2006). “Espacio, tiempo
y discursividad”, XIII Anuario de la Comunicación
CONEICC, Cd. de México, México: CONEICC,
105-122.

Lara Mireles, M.C. (2009). “El culto a la Santa Muerte y el
redibujamiento de una identidad colectiva diferenciada”.
Memoria del XIII Encuentro Latinoamericano de
Facultades de Comunicación Social. La Habana, 19-22
de octubre de 2009. Disponible en: www.felafacs.org/l
ahabana

Lara Mireles, M. C., Ortiz S., y Torres M. (2010). “De
Mictlantecuhtli a la Santa Muerte. Prácticas culturales y
comunicativas en torno a la figura de la muerte desde la
sociedad mexica hasta la sociedad del riesgo”, Memorias
del XXII Encuentro Nacional AMIC, 2010. Versión
electrónica. Cd. de México, México: AMIC

Lipovetzky, G., y Sebastién, Ch. (2006). Los tiempos
hipermodernos, Barcelona, España: Anagrama.

Matos Moctezuma, E. (1971). “La muerte en el mundo
prehispánico”. En Miccaihuitl. El Culto a la Muerte.
Artes de México, n. 175. Cd. de México, México: Artes
de México. 6-36.

Morin, E. (2004). “La epistemología de la complejidad”.
Gazeta de Antropología 20. Consultada en http://hdl.ha
ndle.net/10481/7253. El texto corresponde a las páginas
43-77 de L’intelligence de la complexité, editado por
L’Harmattan, París, Francia: 1999. Traducción de José
Luis Solana Ruiz.

Morin, E. (2007). Introducción al pensamiento complejo.
Barcelona, España: Gedisa editorial.

Reguillo, R. (2000). “Ciudad y comunicación. La
investigación posible”. En Orozco, G. (coordinador)Lo
viejo y lo nuevo. Investigar la comunicación en el siglo
XXI. Madrid, España: Ediciones de la Torre, 33-49.

Reguillo, R. (2009). “México: contra el ábaco de lo básico.
Agendas de país y desafíos para la comunicación”.
En Martín Barbero, J. (Coordinador). Entre saberes
desechables y saberes indispensables. (Agendas de país
desde la comunicación). Bogotá, Colombia: Friedrich
Ebert Stiftung. 37-49

http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-services
http://www.allbusiness.com/sector-61-educational-services
www.felafacs.org/lahabana
www.felafacs.org/lahabana
http://hdl.handle.net/10481/7253
http://hdl.handle.net/10481/7253


38 Lara & Mirabal, Vol. I, No. XXV, 2018, 30-38

Rodríguez Salazar, T. (1996). “El itinerario del concepto
de mundo de la vida. De la fenomenología a la teoría
de la acción comunicativa”. Comunicación y sociedad,
Universidad de Guadalajara, n. 27 (1996, mayo-agosto),
199-214.

Westheim, Paul. (1983). La calavera. Cd. de México, México:
Fondo de Cultura Económica.

Zemelman, H. (1997). “Presentación”, en León, Emma
y Zemelman, Hugo, Subjetividad: Umbrales del
pensamiento social, Barcelona, España: Ánthropos y
Ciudad de México, México: UNAM, 9-18.

Zemelman, H. (1997), “Sujetos y subjetividad en la
construcción metodológica”, en León, Emma y
Zemelman, Hugo, Subjetividad: Umbrales del
pensamiento social, Barcelona, España: Anthropos y
Cd. de México, México: UNAM, 21-35.


	Objetivo
	Discusión teórica
	Metodología de abordaje
	Horizonte histórico: la construcción en el tiempo de la representación social de la muerte y su deificación
	La muerte y su deificación en el mundo prehispánico
	La representación de la muerte en la Colonia

	Horizonte fenomenológico: el culto a la Santa Muerte y las dinámicas internas y externas de su configuración simbólica
	La resignificación de la efigie de la Santa Muerte
	El símbolo: transfiguración y manifestación de lo divino


	Reflexiones y aportaciones en torno al objeto de estudio
	El culto a la Santa Muerte y el imaginario mágico-religioso del miedo
	El diálogo recursivo entre dos universos de significación


