
Anuario de Investigación CONEICC, Vol. I, No. XXV (2018), 118-124
ojs.coneicc.org.mx

Somos negras ¡Existimos y resistimos!: danza y
enunciación de la palabra como representación política de
las mujeres afromexicanas*

Ana María Cirilo García, Jessica Escamilla Tomás1, Ana Patricia Velázquez Munguía

Resumen
En este trabajo de investigación se visibilizan las diversas formas con las que las mujeres afromexicanas se
enuncian políticamente dentro del movimiento afromexicano desde la enunciación verbal y el performance
dancístico; a partir de ello, se dará cuenta, no sólo de las problemáticas por las que atraviesan al ser un grupo
poco reconocido frente a la sociedad patriarcal, sino también la importancia de la participación femenina al
constituirse dentro de los procesos de identificación y las normas de representación fijadas por el Estado.
Abstract
This research sheds light on the diverse forms in which afromexican women participate in politics within the
afromexican movement. Based on the verbal enunciation and the dance performance, we will become aware not
only of the problems they confront due to their nonrecognition in a patriarchal society, but also because of the
importance of women’s participation in politics in a process of constituting their identity within the State’s norms
of representation.

Palabras Clave
Mujeres Afromexicanas, Performance, Enunciación verbal, Movimiento Afromexicano, Sociedad Patriarcal
Keywords
Afromexican Woman, Performance, Verbal Enunciation, Afromexican Movement, Patriarchal Society

*Primer lugar del Concurso de Trabajos Recepcionales en Comunicación CONEICC 2018. Universidad Autónoma Metropolitana
Xochimilco. Asesor responsable: Dr Mario Rufer. Asesores Internos: Dr. Marco Diego Vargas y Dra. Yissel Arce Padrón. Asesora externa: Dra.
Itza Amanda Varela Huerta.
1Autor para correspondencia: jesscomunuam@gmail.com

Introducción

Discriminación, exclusión y violencia son algunas de
las situaciones que viven las mujeres afromexicanas día a
día, mientras caminábamos en alguna calle de la Ciudad
de México nos preguntábamos ¿Por qué sucede esto? Si se
supone que todos somos iguales, o al menos ese es el discurso
que el Estado mexicano repite una y otra vez. Después de
entrar a nuestros cursos caímos en cuenta que este es un tema
más complejo y que combatir estas problemáticas no sólo es
responsabilidad de las personas que son vulneradas, sino que
es responsabilidad de todas y todos.

De acuerdo con la Encuesta Intercensal publicada
por el Instituto Nacional de Estadística y Geografía de
México (INEGI) en 2015, los pueblos afromexicanos están
actualmente comprendidos por 1.4 millones de personas que
se reconocen como afromexicanos, de este total el 49% son
hombres y el 51% son mujeres, representando así el 1.2% de
la población total del país.

La población afrodescendiente en México vive una
situación de desventaja debido a la invisibilización por parte
del Estado, la discriminación racial, la condición de clase, el
alto grado de analfabetismo y la marginación. Por lo tanto, los
habitantes de estas poblaciones se han inscrito en la búsqueda



Somos negras ¡Existimos y resistimos! 119

de mejoras a través de movimientos políticos que generen e
impulsen el reconocimiento de la población afrodescendiente
y al mismo tiempo concienticen a la población mexicana sobre
sus raíces y sus problemáticas.

Es importante resaltar que fue a raíz de la declaración
de 2011 como el Año Internacional de las Personas
Afrodescendientes, que la agenda sobre este tema en México
adquirió visibilidad política y, sobre todo, empezó a recibir
atención por parte de instituciones públicas relacionadas con
los derechos humanos y la prevención y eliminación de la
discriminación y racismo.

Tras un dato recopilado de la tesis doctoral “Tiempo de
diablos” de la Doctora Itza Amanda Varela Huerta (2017),
surge el interés por el estudio de este tema, este dato indica
que en 2013 la mayoría de los oradores que participaron
en el Encuentro de Pueblos Negros fueron varones; sin
embargo, para 2016 las mujeres tuvieron mayor participación,
por lo tanto consideramos que es importante analizar la
participación femenina dentro de este encuentro y en diversos
foros realizados en la Ciudad de México, en donde uno de
los aspectos que las mujeres afrodescendientes enfrentan es el
poco reconocimiento de su participación.

Debido a estas problemáticas, de acuerdo con Patricia
Bazán1, “a partir de 2014 se empezó a gestar un
importante movimiento de mujeres afromexicanas de
distintas comunidades, pertenecientes a diversas instituciones,
organizaciones y corrientes políticas que tienen como
principal acuerdo trabajar a partir de sus coincidencias y
dejar de lado sus diferencias para de esta forma consolidar
estrategias que las lleven a la reivindicación, reconocimiento
institucional y aplicación de sus derechos como mujeres
afrodescendientes” (Bazán, 2015).

La danza y la enunciación verbal son expresiones
culturales con las cuales las mujeres afromexicanas se
constituyen políticamente de tal manera que generan rupturas
en las tradiciones establecidas, ya que, aunque la participación
de las mujeres no era reconocida en comparación con la
de los hombres, sus danzas además de mostrar una lucha
contra el racismo muestran una reivindicación del género. “La
cultura viene a ser todos aquellos patrones es de organización,

1Patricia Ramírez Bazán lidera la organización Mujeres Guerreras
Afromexicanas y es una de las afromexicanas más reconocidas por su
participación en distintos rubros de esta lucha política.

aquellas formas características de la energía humana que
pueden ser detectadas revelándose, en inesperadas identidades
y correspondencias, así como en discontinuidades de tipo
imprevisto” (Hall, 2005; 237).

Las mujeres afromexicanas, a través del performance
dancístico y la enunciación verbal, construyen sus propios
espacios de participación política en la movilización
afromexicana. Sin embargo, es mediante estas dinámicas que
las mujeres se apropian y resignifican estereotipos promovidos
por el Estado, quien juega un papel poco reconocido como
forjador de alteridades y desigualdades; por lo tanto, entran
en un doble juego o ambivalencia en el cual por medio
de la enunciación política resisten y al mismo tiempo se
inscriben en las dinámicas de Poder del Estado y la hegemonía,
quien las encasilla en comportamientos y características
determinadas. Sin embargo, debemos ser conscientes de que
el Estado no es capaz de administrarlo todo, puesto que deben
existir estrategias de negociación frente a las cuales deba
ceder. Como explica Hall (2003) “no basta con que la Ley
emplace, discipline, produzca y regule; debe también existir
la producción correspondiente de una respuesta (y, con ello,
la capacidad y el aparto de la subjetividad) por el lado del
sujeto” (Hall;2003:39). En ese sentido también se intenta
demostrar que las mujeres afromexicanas que se posicionan
políticamente rompen con algunos de estos comportamientos
establecidos por el Estado a través de la apropiación de
otros métodos de representación de su identidad. Es decir,
los movimientos políticos afromexicanos que tienen como
finalidad buscar “la diferencia”, entran en este proceso de
alterización.2

1. Surgimiento de los Movimientos
Negros en México

En su tesis, Varela habla de la importancia que tiene
considerar y denominar “movimiento político” al proceso
de identificación afrodescendiente que basa su politicidad
en ideas y acciones que cuestionan la relación de las
alteridades nacionales con el Estado mexicano y en la
construcción de un sujeto político diferenciado del indígena

2Proceso en que se genera la alteridad. De acuerdo a la definición de Rita
Segato (2007) la construcción de alteridades es equivalentes a las formaciones
de otredad concebida por la imaginación de las élites e incorporada como
forma de vida a través de narrativas maestras endosadas y propagadas por el
Estado, por las artes y, por último, por la cultura de todos los componentes
de la nación.



120 Cirilo, Escamilla & Velázquez , Vol. I, No. XXV, 2018, 118-124

o mestizo (Varela, 2017: 35). También hace hincapié en la
importancia que tiene el hecho de cómo las demandas de
estas comunidades se transformaron en voces de demanda
política y, a su vez, este fue un parteaguas para que
las comunidades afrodescendientes se diferenciaran de las
comunidades indígenas y, por consiguiente, visibilizar el
problema de la raza.

La primera ola de movilizaciones políticas
afrodescendientes buscan el reconocimiento y la visibilidad
de las comunidades afromexicanas y son las que impulsan
y diseñan los Encuentros de Pueblos Negros mediante la
creación de diferenciación étnica y expresiones culturales
como la danza y la gastronomía.3 Pero, de acuerdo con
Varela (2017), existe un segundo momento dentro de las
organizaciones que se inscriben en la movilización política
donde además de buscar el reconocimiento de la población
negra-afromexicana, también se incluyen puntos importantes
como el reconocimiento constitucional y se plantea la
necesidad de realizar un censo poblacional en todo el país;
además de buscar alianzas políticas con otras organizaciones
y la gestión de recursos económicos tanto en el ámbito
público como privado.

Estos colectivos trabajan de diferentes maneras para
apoyar y mejorar las condiciones de vida en las que se
encuentra la población afrodescendiente, desde diferentes
aspectos; algunos trabajan desde la gestión cultural
promoviendo danzas, gastronomía, talleres y música, mientras
que otros trabajan desde la enunciación en espacios políticos
y en la organización de foros y coloquios, impulsando de esta
forma la participación de la población ya que en los últimos
años se le ha dado mayor visibilidad a la labor que realizan
las mujeres afrodescendientes, Tal como señalan Rosa María
Castro y Sergio Peñaloza, lideres afrodescendientes;

(. . . ), las mujeres deben comenzar por luchar
desde casa para ser consideradas como
iguales. Al igual que las mujeres que no son
afrodescendientes, éstas siguen rezagadas
respecto a los hombres en la participación, en la
fuerza laboral, en salarios y en la representación

3Es importante mencionar que, al surgimiento de la movilización política,
se crearon organizaciones, colectivos y asociaciones que no lograron perdurar
dentro del debate político. Por mencionar algunos ejemplos: Consejo
Nacional Afrodescendiente y el Movimiento Nacional Afrodescendiente.

en posiciones de liderazgo y participación
política. (CNDH, 2016: 34)

2. Dinámicas de Género en la
Movilización Política

Es importante problematizar la participación de las
mujeres en las movilizaciones políticas en México, ya que
constituyen uno de los ámbitos sustantivos en el que se
expresa la situación de desigualdad entre las diferentes
identificaciones sexogenéricas4, esto quiere decir que los
dispositivos y estructuras restringen el derecho de las mujeres
y de todos aquellos que no se identifican como hombres
heterosexuales para acceder y participar de la misma manera
que estos en los espacios políticos y que requieren toma de
decisiones y, en general, en todos aquellos ámbitos clave de
poder.5

La controversia de dicha división en sociedades
patriarcales se encuentra en la determinación de los
respectivos lugares y tareas asignadas a hombres y mujeres
dentro de los movimientos políticos mexicanos (Medina, 2010:
11). La cultura patriarcal, en que la mujer ha sido considerada
un ser humano inferior al hombre y ha estado sometida a su
dominio. Por ello, aun cuando tuviera títulos universitarios,
no se le consideraba apta para votar, mientras votaban los
hombres analfabetos. Su función en la sociedad debía limitarse
a reproducir a la especie ya que se consideró que dejaría de
ser buena esposa y madre, que se corrompería con la política
(Galeana, 2014: 8).

Es así como las mujeres mexicanas han quedado fuera
de todo lo visto como políticamente significativo porque la
política está enmarcada dentro de los límites de lo público
y privado, puesto que aquello relacionado con la vida de las
mujeres ha sido equivocadamente limitado al ámbito privado,
esto quiere decir que, aunque las mujeres participen desde sus
casas o desde el ámbito doméstico, su participación no será
reconocida por la sociedad heteropatriarcal.6

4La identidad sexogenérica se refiere a cómo una persona se identifica
con su sexo y con su género. El sexo son las características físicas heredadas,
con las que se nace y que diferencian a los hombres de las mujeres; mientras
que el género es un aprendizaje social que se refiere a los comportamientos
que deberían tener los hombres y las mujeres por el simple hecho de serlo, y
que también diferencia a ellos de ellas.

5Estos ámbitos están conformados por categorías centrales como los roles
de género, las normas de género y la división.

6El heteropatriarcado es una visión en la que todos los seres humanos
deben ser heterosexuales, a diferencia del patriarcado que es un sistema de



Somos negras ¡Existimos y resistimos! 121

Es así como históricamente, a las mujeres se les ha dado
menor reconocimiento de su participación y se ha construido
una falsa idea, en donde la participación política consta
solamente desde los espacios públicos y que las mujeres no
participaron de ningún modo, puesto que desde el ámbito
doméstico las mujeres ya participaban.

A pesar de que las mujeres continúan enfrentándose
a obstáculos y desventajas, es importante resaltar que
actualmente la participación de estas es numéricamente mayor
comparado con otros años y representa una parte central para
la organización de sus movimientos políticos; sin embargo,
esta no se considera como una participación “activamente
política” ya que está dada desde espacios desvalorizados
políticamente.

Prueba de ello son los movimientos políticos
afromexicanos, donde la participación política de las
mujeres presenta avances en el sector salud y educativo, pero
dista de la paridad.7 Aunque las demandas de los movimientos
afromexicanos no incluyan problemáticas sexogenéricas,
las mujeres de varios municipios afrodescendientes entre
ellas amas de casa, profesoras, estudiantes y comerciantes
participan dentro del movimiento en la búsqueda de la
reivindicación de sus derechos. Es necesario problematizar
el racismo y el sexismo, no como elementos separados,
sino como la intersección entre ambos, justamente para
poder dimensionar el contexto en el que viven las mujeres
afrodescendientes.

Si bien las mujeres afromexicanas son participativas en
la lucha política, pocas veces lideran las organizaciones, tal
es el caso de las organizaciones mayormente reconocidas
como: México Negro, África AC y Época AC. que, aunque
son lideradas por hombres, existe participación de mujeres en
el inicio de estas organizaciones8 y es indispensable reconocer
que su participación dentro de la movilización afromexicana
es parte fundamental para que la lucha se consolide y dentro
de esta, se visibilicen las problemáticas más particulares o
específicas de las mujeres afromexicanas, tomando en cuenta
la intersección que existe entre raza, género y clase.

dominación que crea una rígida estructura de opresión del género femenino,
un predominio del género masculino y se ejerce en todos los ámbitos.

7Relación de igualdad o semejanza de dos o más cosas entre sí.
8La catedrática Donají Méndez es una de las primeras afromexicanas que

inició la fundación de México Negro A.C. una de las organizaciones más
importantes de afromexicanos en América Latina.

Es importante destacar que la división de actividades
dentro del movimiento político afromexicano es de suma
relevancia, pues en el caso del XVIII Encuentro de los Pueblos
Negros, algunas mujeres realizan actividades designadas
como “propias” del género femenino tales sean cocinar, servir,
limpiar, además, participan de manera poco reconocida en
actividades como la logística y el discurso verbal, mientras
que los hombres se dedicaban únicamente a participar
discursivamente en las ponencias. Acto relevante debido
a que, aunque muchas organizaciones han incentivado la
participación de las mujeres a partir de talleres dirigidos hacia
el empoderamiento femenino y permean la posibilidad de
que las mujeres cuenten con una base para intervenir en los
“trabajos” que sólo les corresponden a los hombres, el camino
aún es largo.

Las mujeres que participan en pequeños grupos,
si bien no organizados autónomamente por ellas,
marcan la ruptura del patrón de dominación
patriarcal de dependencia económica y de
los recursos al concebirse a sí mismas como
capaces de llevar a cabo actividades productivas.
(Miranda, 2012: 110)

3. Invisibilización de las Mujeres en las
Políticas de Estado

Uno de los ejes por los que se comienza a hablar
acerca de la existencia de la labor femenina y su poco
reconocimiento es la problematización de la brecha de
género en la movilización política, ya que a partir de
la preparación feminista que algunas organizaciones de
mujeres afromexicanas reciben, logran posicionarse desde su
género para exigir el reconocimiento mediante sus prácticas
enunciativas como lo son la danza, los talleres, y el discurso
verbal.

De acuerdo con Ana María Tepichin al subestimar
el aporte económico de las mujeres en las actividades
de producción y reproducción, las acciones públicas
reprodujeron una jerarquía de género en la cual el trabajo
femenino no se reconoció plenamente, ya que la posición
asignada a las mujeres en la organización social, sobre todo
como madres y esposas, fue “naturalizada” (Tepichin, 2010;
23).



122 Cirilo, Escamilla & Velázquez , Vol. I, No. XXV, 2018, 118-124

Aunque en México se han registrado importantes avances
respecto a la creación de condiciones para la atención de
necesidades, demandas e intereses de las mujeres, así como a
la introducción de una perspectiva de género, no se logra la
paridad.

A partir de esto surge la inquietud de este trabajo en
analizar cómo las mujeres afrodescendientes se posicionan
políticamente, no sólo a través del discurso verbal, sino a
través del performance dancístico; ya que más allá de ser una
práctica artística, representa un discurso político a manera de
mostrar su presencia en la movilización afrodescendiente y
la exigencia por sus derechos. Tomando en cuenta el trabajo
de visibilización de las mujeres, al hacer de sus cuerpos un
espacio de recuperación de memoria en donde el cuerpo de la
mujer tenía la única función biológica de reproducción de la
fuerza de trabajo.

Es el cuestionamiento lo que a nosotras nos llevó
a posicionarnos de distintas formas en la lucha.
En este caso, la Danza de las Diablas, o sea,
nosotras queríamos presentar para el 1er Foro
de Mujeres Afro en México que fue en 2016, el
12 de octubre, a manera de resistencia. . . porque
ha habido foros afromexicanos, pero no para
mujeres afro, entonces ese fue el primero, y me
siento tan orgullosa de decírselos así: nosotras
hicimos el 1er Foro para Mujeres Afromexicanas
(. . . ); fue la 1a vez que se presentó la Danza
de las Diablas, que es la fusión entre mujeres
de Guerrero y de Oaxaca. (Charla formal con
Patricia R. 2/12/17)

Si bien los movimientos afromexicanos realizan una lucha
incansable por la reivindicación de sus derechos, es importante
destacar que las mujeres afromexicanas son parte esencial de
esta movilización, puesto que han participado desde siempre
y aunque su lucha no ha sido reconocida de igual manera que
la de los hombres, han salido a las calles, se han preparado y
han luchado por sus objetivos desde sus trincheras a partir de
la danza, la música, la gastronomía y talleres, así como desde
el discurso verbal y la logística de diferentes eventos.

Es importante defender la inclusión de las mujeres en
el ámbito reconocido como político (público), ya que todas
las actividades categorizadas como femeninas siempre están

consideradas en el ámbito (privado), es por esto que la
participación de las mujeres no es reconocida, pues el Estado
la ha subalternizado y reducido.

Es necesario cuestionar el lugar que se le da a las formas
en las que las mujeres inmersas en la movilización política
buscan ejercer sus derechos y dar a conocer sus necesidades y
exigencias, puesto que, como ya fue mencionado, sus formas
de posicionarse políticamente, no consisten únicamente en un
discurso verbal; también es pertinente mirar sus formas de
construcción a través de prácticas que se han visto como
meramente “de acompañamiento” y que son atribuidas a
la conformación de la cultura e identidad de los pueblos
afrodescendientes. Sin embargo, es necesario aclarar que la
cultura es una forma de construcción política.

Es justamente dentro de estos sistemas de representación
ya fijados por el Estado, que algunas mujeres se involucran
dentro de un entramado de relaciones de Poder, en donde,
de igual manera, ellas se posicionan mediante procesos
de construcción identitaria a través de elementos que ellas
mismas constituyen y de los cuales se basan para presentarse
y diferenciarse frente a otros grupos.

Más allá de analizar el papel de las mujeres afromexicanas
dentro de la movilización afrodescendiente y observar el doble
juego en que entran al posicionarse políticamente, surgen
nuevos cuestionamientos con respecto al trabajo de estas
mismas mujeres, el cual comienza a ser visibilizado, y vale
la pena cuestionar si después de ser tomado en cuenta como
parte constitutiva de la movilización seguirá rindiendo frutos
en aspectos en donde lo importante no solamente sea tener
un reconocimiento constitucional, sino generar estrategias
de desarrollo para las mujeres, las niñas, los niños y los
adolescentes de los pueblos afromexicanos.

De igual forma se pretende abrir una brecha en la
cual se amplíe un panorama acerca del feminismo negro
afromexicano, el cual procura visibilizar la intersección,
no solamente por el hecho de ser mujeres, sino también
afromexicanas, puesto que, tanto el discurso verbal como
la danza, han pasado a ser parte de los elementos con los
cuales las mujeres se reivindican desde su género y su lucha
contra el racismo.

Es importante resaltar que a pesar de vivir en un sistema
que se rige bajo las normas patriarcales, actualmente es más



Somos negras ¡Existimos y resistimos! 123

visible que estas normas comienzan a ser cuestionadas en
una sociedad donde las mujeres se expresan, participan y
crean a la par del sexo masculino, aunque aún falta un gran
camino por recorrer para lograr que el trabajo de las mujeres
sea igualmente reconocido que el de cualquier otra persona,
gracias a las diferentes luchas feministas se ha propiciado un
terreno más estable para la participación femenina.

Es aquí donde investigaciones con perspectiva de género
contribuyen y ayudan a visibilizar la falta de paridad que
comienza a formular y negociar mediante nuevos arreglos
sociales que tiene formas distintas de relacionarse y de
interpretar el mundo, en donde las mujeres tienen un papel
primordial, por lo tanto, hay un cambio en cuanto a la forma
en que las mujeres se apropian de espacios de participación
y, por supuesto, se conforma una visión distinta en cuanto a
este tipo de trabajos, que sugiere una visión que contemple
las problemáticas y vulnerabilidad que existe ya no sólo por
el hecho de ser mujer, sino por ser parte de los efectos del
racismo y clasismo; elementos que se intersectan y de esta
forma es posible ver su articulación en las relaciones de poder
sexogenéricas.

A pesar de que en México las investigaciones sobre
género y feminismo se han multiplicado en los últimos años,
el país aún enfrenta grandes problemas de discriminación
sexogénérica y racialización y es en esta intersección donde se
representa un doble estigma para quienes lo portan, ya que el
Estado se encargó de educar a su población para discriminar a
las personas que intentan diferenciarse étnicamente y excluir a
algunos roles sexo genéricos, por lo tanto, es común encontrar
distintas formas de racialización y discriminación, tales como
la estereotipación, la esencialización, la desigualdad y la
exclusión, prácticas que son generadas tanto por la población
en general como por las minorías afectadas al reproducirlas
de manera inconsciente a través de sus discursos.

Es posible observar la estereotipación de sus cuerpos,
tanto en las danzas como en el discurso verbal, ya que uno
de los estereotipos que más recae sobre una mujer negra
es la idea de que son buenas bailando, a pesar de que las
mujeres desde el discurso anuncian que no quieren ser vistas
simplemente como mujeres que saben bailar, también en
sus discursos aseguran que la danza es una parte esencial
para reconocerse como afrodescendientes, además la danza
es uno de los elementos primordiales que promueven los

movimientos políticos afromexicanos, y aunque las mujeres
trabajan desde distintas índoles como la gastronomía, la
elaboración de artesanía o la organización de talleres, así
como la participación política en instituciones del Estado, en
la economía, la danza es parte sustancial para la construcción
de su identidad.

La movilización política de las mujeres afromexicanas
debe ser un tema discutido y profundizado, no sólo dentro de
la misma movilización, sino también en el ámbito académico,
ya que es dentro de estos que la participación de las mujeres
se puede ver desde un mismo contexto. Como ejemplo están
los Encuentros de Pueblos Negros en los que surgen las
discusiones entre organizaciones afrodescendientes y sus
exigencias acerca de las Políticas Públicas; sin embargo,
también se hacen presentes las discusiones académicas las
cuales son parte fundamental para obtener ciertos beneficios
como espacios de participación que dan pie a su visibilización.

Aunque seleccionamos únicamente dos prácticas
enunciativas para ejemplificar la forma en que las mujeres
se posicionan políticamente y realizan actos de su vida
cotidiana y sus tradiciones, muchas son las formas en las que
las mujeres van entretejiendo su participación dentro de la
movilización. Una cosa que realmente se ha dejado en claro,
es que las luchas políticas no sólo se dan desde el discurso,
sino que existen diferentes formas de realizarlas, en este caso
ellas lo hacen desde el baile, desde su vestimenta, desde su
posicionamiento como mujeres.

Es importante continuar con un trabajo de investigación
que logre posicionar cada práctica y cuestionar cuáles son
los márgenes o normas que establecen, qué sí y qué no es
política o constituye prácticas políticas y que como sociedad
no dejar de lado a las minorías, ni mucho menos no ver más
allá de lo que en realidad es posible ver, porque muchos
podrían pensar que los movimientos políticos son uniformes
y homogéneos, pero siempre hay un ruido y ese ruido son las
mujeres haciendo sus propias luchas y demandas; mostrando
la eterna admiración por las afromexicanas, por despertarse
e iniciar una lucha propia, por prepararse y empoderarse,
por salir y decir “yo también quiero y puedo”, puesto que
un país donde al año hay 23 mil feminicidios es necesario
que ese ruido sea escuchado. También es necesario que
investigadoras e investigadores pongan la mira en los estudios



124 Cirilo, Escamilla & Velázquez , Vol. I, No. XXV, 2018, 118-124

de género, puesto que esta brecha aún sigue siendo muy
grande y desigual.

Queremos pensar que muy pronto se dará el
reconocimiento constitucional a los afromexicanos y
que las miradas en ellos no desaparezcan, que se siga
ayudándolos y apoyándolos desde este, y otros, campos,
como se pretende hacer aquí, porque este estudio no ha
sido suficiente, quizás hay muchos detalles que merecen
ser estudiados, como por ejemplo la resignificación de la
Danza de las Diablas que realmente ha impactado y ha roto
todos aquellos esquemas donde durante mucho tiempo fue
planteada exclusivamente para hombres y donde incluso los
hombres eran penalizados si incluían a una mujer.

Lo aquí planteado también se basa en realizar mayores
estudios sobre el aspecto académico donde se desarrollan estas
comunidades, ¿qué se quiere decir con esto?, a que no sólo se
deben de estudiar en sus pueblos, en sus casas o en su estilo
de vida, sino que también es necesario estudiar los campos
académicos donde se presentan, como por ejemplo durante
sus ponencias en los coloquios y analizarlo como un todo.

¿Qué sigue? Continuar aportando desde los Estudios
Culturales nuestras investigaciones a la comunidad
afromexicana, ser uno de los puntos de partida para la
visibilización de la trayectoria de las mujeres afromexicanas
y la forma en que se constituye su vida cotidiana, con una
mirada más profunda en sus procesos de capacitación y
empoderamiento, porque cada vez son más mujeres las que
demuestran su lucha y su esfuerzo como parte de los procesos
de presentación y representación dentro de sus comunidades.
Además, es necesario tener conciencia de estos procesos de
construcción como parte de las nuevas formas de control y
representación en el campo de las identidades.

Referencias

Bazán Patricia (2016). Afromexicanas en primera persona, en
Animal político, recuperado de http://www.animalpoliti
co.com/blogueros-de-generando/2016/10/28/afromex
icanas-discriminacion-derechos

Bazán P., Ramírez & Ventura L., Azucena (2017) discurso
escuchado en el II Foro por el Reconocimiento
Constitucional y el Desarrollo de los Pueblos
Afromexicanos, México.

Galeana, Patricia (2014) La revolución de las mujeres
en México, México: Instituto Nacional de Estudios
Históricos de las Revoluciones de México.

Hall, Stuart (2003) Introducción: ¿quién necesita identidad?,
en Cuestiones de Identidad Cultural. Hall, Stuart y Du
Gay, Paul (comps), Buenos Aires-Madrid, Amorrortu
editores.

INEGI (2017), Perfil Sociodemográfico de la Población
Afrodescendiente en México, Encuesta Intercensal 2015,
recuperado de http://www.inegi.org.mx/saladeprensa/bo
letines/2017/especiales/especiales2017_03_04.pdf

Medina, Fernanda (2010) La participación política en México:
entendiendo la desigualdad entre hombres y mujeres,
México, Universidad Autónoma de México.

Miranda, Mariana (2012) Soy la negra de la Costa; la
reconfiguración de la identidad de género de las mujeres
afromexicanas de la Costa Chica, (tesis de maestría).
Facultad Latinoamericana de Ciencias Sociales, México.

Segato, Rita Laura (2007a), Identidades Políticas/Alteridades
históricas: una crítica a las certezas del pluralismo
global, Buenos Aires, en La Nación y sus Otros,
Prometeo Libros.

Tepichin, Ana (2010) Política pública, mujeres y género,
en Los grandes problemas de México. Relaciones de
género, vol. 8, El Colegio de México.

Varela Huerta, Itza (2017) Tiempo de Diablos: usos del pasado
y de la cultura en el proceso de construcción étnica
de los pueblos negros-afromexicanos, (Tesis Doctoral)
Universidad Autónoma Metropolitana.

http://www.animalpolitico.com/blogueros-de-generando/2016/10/28/afromexicanas-discriminacion-derechos
http://www.animalpolitico.com/blogueros-de-generando/2016/10/28/afromexicanas-discriminacion-derechos
http://www.animalpolitico.com/blogueros-de-generando/2016/10/28/afromexicanas-discriminacion-derechos
http://www.inegi.org.mx/saladeprensa/boletines/2017/especiales/especiales2017_03_04.pdf
http://www.inegi.org.mx/saladeprensa/boletines/2017/especiales/especiales2017_03_04.pdf

	Surgimiento de los Movimientos Negros en México
	Dinámicas de Género en la Movilización Política
	Invisibilización de las Mujeres en las Políticas de Estado

